# जीवन के तत्त्व और काव्य के सिद्धान्त



(भेर्निमीना विभ मुखार)

राणो - प्रकाशन

# जीवन के तत्त्व और काव्य के सिद्धान्त

लक्ष्मीनारायण सुधांशु

ज न वा णो - प्रकाश न





# जोवन के तत्त्व और काव्य के सिद्धांत

[ संशोधित और परिवर्द्धित संस्करण ]

[ 'जीवन और काव्य' पर एक समीक्षात्मक यन्थ ]

लक्ष्मीनारायण सुधांशु, एम० ए०

जनवाणी-प्रकाशन

१६१/१, हरिसन रोड, कलकत्ता।

প্ৰকাহাক

जनवाणी-प्रकाशन, १६१११, हरिसन रोड, कलकत्ता-७

> प्रथम आवृति, जून १६४२ ई० द्वितीय संस्करण, जून १६५० ई० मूल्य सजिल्द ६) रू०

> > मुद्रक पण्डित हजारीलाल शर्मा जनवाणी प्रेस एण्ड पञ्जिकेशन्स लि० ३६, वाराणसी घोष स्ट्रीट, कलकत्ता-७

# सृमिका

हिन्दी में जीवन की प्रतिष्ठा पर काव्य के विश्लेषक समीक्षा-प्रन्थों का अपेक्षाकृत अभाव देखकर मुक्ते 'जीवन के तत्त्व और काव्य के सिद्धान्त' पुस्तक लिखने की भावना हुई। धीरे-धीरे मेरी भावना ने विचार का रूप धारण किया। भारतीय विश्वविद्यालयों के उच्च वर्गों में भी हिन्दी भाषा तथा साहित्य को अधिकाधिक स्थान प्राप्त होने तथा वैज्ञानिक पद्धति से उसके शिक्षण की प्रवृत्ति ने स्वभावतः मेरे विचार को कृतसंकल्प बना दिया और आज में इस पुस्तक को लेकर अपने पाठकों के सम्मुख उपस्थित हो सका।

इस पुस्तक में काव्य या साहित्य के मूल सिद्धान्तों का सम्बन्ध मानव-जीवन के उन शाश्वत तत्त्वों के साथ बताया गया है, जिनका परि-चय हमें थोड़ा-बहुत रहता है, किन्तु उनकी विशेषता का विश्लेषण साधारणतः हम नहीं कर पाते। जीवन-प्रकृति के इन तत्त्वों के विश्लेषण तथा काव्य या साहित्य के मौलिक सिद्धान्तों के साथ उनका विनियोग, यथासम्भव, साहित्य-शास्त्र, मनोविज्ञान, शरीर-विज्ञान, वैद्यक-शास्त्र, वेदान्त-दर्शन आदि के अनुसार किया गया है। वेद, उपनिषद्, वेदान्त आदि आव ग्रन्थ तथा संस्कृत, हिन्दी और अङ्गरेजी के अन्यान्य ग्रन्थों से, जीवन और काव्य की समीक्षा करने में, मुक्ते अमुल्य सहायता प्राप्त हुई है।

इस पुस्तक में कुल दस अध्याय रखे गए हैं। अन्तिम अध्याय— अन्तर्दर्शन—में मैंने हिन्दी के नौ आधुनिक कवियों की, बहुत ही संक्षेप में, प्रवृत्ति-सूलक समीक्षाएँ की हैं। कवियों के निर्वाचन तथा कम में किसी निश्चित मानदगढ़ का उपयोग नहीं किया गया प्रायः प्रवृत्ति- विशेष तथा अवस्था-क्रम के अनुसार ही रखे गए हैं। समीक्षित कवियों में से अनेक के साथ मेरा व्यक्तिगत परिचय है और उनके जीवन को निकट से देखने के अनेक अवसर भी मुक्ते प्राप्त हुए हैं, किन्तु उनके परिचय तथा सद्भावना ने मुक्ते उनके साथ पक्षपात करने की कभी प्रेरणा न दी। जीवन की सारी दुर्वळताओं के साथ रहकर भी मैंने, यथासम्भव, अपनी प्रकृति के विवेक को निष्कम्प तथा निर्दिष्ट रखने की चेष्टा की है। जिन कवियों ने अपने काव्य-कौशळ से मेरी सहानुभृति को अर्जित किया है, उन्हें वह पूर्वाग्रह-रहित होकर प्राप्त हुई है।

इस पुस्तक की रचना तथा प्रकाशन में आशातीत विखम्ब हुआ। इसका उत्तरदायित्व विशेषतः मेरे जीवन की साहित्यिक गतिविधि के राजनीतिक दिशा भेद पर है। अपनी साहित्य-साधना तथा प्रवृत्तियों की रक्षा के लिए मुक्ते अनुकूल वातावरण नहीं मिल रहा था और परिणामतः दो-चार महीने के काम के लिए मुक्ते दो-चार वर्षों की लम्बी प्रतीक्षा करनी पड़ी। छपाई का क्रम अपने ढङ्ग से चल रहा था, परन्तु उस क्रम के अनुसार मैं छेखन-कार्य के छिए समय नहीं बचा पाता था। ज्यों-ज्यों अध्याय पूरे होते गए, त्यों-त्यों वे प्रेस भेजे जाते रहे। अपनी विश्रव्ध प्रवृत्ति के कारण, कुछ सार-पत्रक बना लेने के बाद, सारी पुस्तक की रचना श्रुति-छेखन-पद्धति पर ही हुई और इस कार्य में मेरे प्रिय गोविन्द प्रसाद भा, साहित्यालङ्कार ने सर्वाधिक परिश्रम किया। मेरी छविधा तथा जीवन-क्रम के अनुसार, समय-समय पर, इस कार्य-भार को सर्व-छहद् अनूप, साहित्यरतः ; बुद्धिनाथ मा 'कैरव', एम॰ एछ॰ ए॰ ; तथा रूपळाळ, साहित्यरत ने बहुत उत्साह के साथ सम्भाला। पर भी, यदि मेरे प्रिय बन्धु सत्येन्द्रनारायण, बी० ए० ने अपने स्नेह तथा साहित्य-प्रेम का परिचय देकर, इस पुस्तक के प्रकाशन में सुविधाएँ न टी होतीं तो, शायद, मैं अबतक इसकी रचना भी न कर पाता। अन्यथा कार्य-संलग्न रहने तथा अछिवधा के कारण मैं स्वयं इसका प्रूफ नहीं देख सका और इस भार को बड़ी प्रसन्नता के साथ प्रिय तपेशचन्द्र त्रिवेदी ने ढोया। मैं अपने इन बन्धुओं का अनुग्रह मानता हूं।

बस, इतना ही।

पूर्णियाँ, ) १ जून, '४२

——सुधांशु

#### द्वितीय संस्करण की भृप्तिका

'जीवन के तत्त्व और काव्य के सिद्धान्त'—पुस्तक का यह दूसरा संस्करण अब 'जनवाणी'-कार्यालय से प्रकाशित हो रहा है। हिन्दी के पाठकों की रुचि धीरे-धीरे अब समीक्षा-साहित्य की ओर भी आकर्षित हो रही है, यह बहुत प्रसन्नता की बात है। इस पुस्तक के दूसरे संस्करण में जहाँ-तहाँ कुछ आवश्यक संशोधन कर दिए गए हैं, किन्तु कहीं कोई मौलिक परिवर्तन नहीं किया गया है। दसवें अध्याय—अन्तर्दर्शन—के नौ कवियों में से एक—-जयशंकर 'प्रसाद'—का देहावसान दुर्भाग्यवश इस अवधि में ही हो गया है। प्रसाद हिन्दी साहित्य के वर्त्तमान काल के एक प्रमुख ज्योति-स्तम्भ रहे हैं। दिवंगत हो जाने के बाद भी उनकी कृतियों के अध्ययन का महत्त्व अध्याण बना रहेगा। वर्त्तमान हिन्दी किव तथा उनकी रचनाओं के स्वाध्याय की दृष्टि से प्रसाद का अन्तर्दर्शन कम-से-कम इस पुस्तक के लिए, अभिन्न अङ्ग ही माना जायगा।

पूर्णियाँ, } १६ मई, १९५० }

— सुधांशु

### एक हिंद

हिन्दी के वर्तमान आलोचकों की श्रेणी में 'छघां छुती' का स्थान वहुत ही ऊँचा है तथा निर्विवाद रूप से वे स्वर्गीय रामचन्द्र शुक्क की परम्परा के सबसे प्रबल वाहक हैं। उनकी पहली पुस्तक 'कान्य में अभिन्यं जनावाद' विद्वानों के बीच काफी आदर पा चुकी है, तथा उनके अन्य लेखों और अभिभाषणों से हिन्दी की आलोचना-पद्धित को यथेष्ट शिक्त प्राप्त हुई है।

वर्तमान पुस्तक, काव्य के सम्बन्ध में उनके वैज्ञानिक चिन्तन का परिणाम है। सहसा यह कहना किठन है कि इस ग्रन्थरत का आधार गुद्ध साहित्य-समीक्षा की भावना है अथवा दार्शनिक और मनोवैज्ञानिक विचार की। हम बहुत दिनों से छनते आये हैं कि काव्य जीवन का प्रतिविम्ब होता है; किन्तु इस उक्ति की अर्थपूर्णता कैसे चिरतार्थ हो सकती है, यह बात हमें थोड़े ही लोगों ने बतलाने का कष्ट किया है। छधांगुजी का स्थान इन थोड़े-से लोगों के बीच भी विशिष्ट समभा जाना चाहिए; क्योंकि उन्होंने एक गम्भीर विचारक की हैसियत से इस प्रक्ष की तह में जाने की अद्भुत चेष्टा की है। उन्होंने अपने विशाल अध्य-यन एवं प्रौढ़ चिन्तन के बल पर ऐसी बहुत-सी गुत्थियाँ सलभाई हैं, जो प्रायः हिन्दी में अब तक अविधिलष्ट थीं।

आरम्भ के तीन अध्याय शुद्ध दर्शन और मनोविज्ञान के अध्याय हैं, जिनको छेलक ने पूरी तन्मयता के साथ मानव-मन की छुछ मनोवैज्ञानिक प्रक्रियाओं का रहस्य खोला है और मनोवैज्ञानिक स्तर पर ही यह दिखलाने की चेष्टा की है कि काव्य के साथ उनका क्या सम्बन्ध है।

चौथा अध्याय रस-निष्पत्ति के सम्बन्ध में है तथा इसमें लेखक ने यह सिद्ध किया है कि अवकाश के समय किव जिस ओज का संचय करता है, उसीसे काव्य की कृतियाँ जन्म पाती हैं तथा अवकाश के समय पाठक जिस ओज को इकट्टा करता है, उसीसे उसे काव्य-रस के उपभोग की क्षमता प्राप्त होती है। "निश्चेष्ट तथा कार्यविमुख रहनेवाले अमीर-उमराव कुछ अधिक विलासी इसीलिए होते हैं कि उन्हें साधारण जनता से अपने ओज-संचय की ज्यादा छविधा रहती है।" किन्तु, काव्य को लेखक मनोरक्षन का साधन नहीं मानते, वरन् "उसका अन्तिम उद्देश्य जगत् के साथ मानव-हृद्य का सामक्षय स्थापित करना" मानते हैं।

पाँचवाँ अध्याय काव्य के अर्थ-बोध के सम्बन्ध में है। प्रसाद की महत्ता यह कहकर स्वीकार की गई है कि "किसी रचना का प्रिय लगना ही जीवन के साथ उसके हार्दिक सम्बन्ध का द्योतक है।" किन्तु; इस प्रिय लगनेवाली रचनाओं में लेखक ने उन कविताओं को भी सिम्मिलित कर लिया है, जो अच्छी लगने पर भी स्पष्ट नहीं होतीं। लेखक के मतानुसार "काव्य में ऐसे अर्थज्ञान-हीन छखानुभव को शास्त्रीय दृष्टि से अप्रबुद्ध उपभोग कहते हैं।" प्रसाद कविता का सबसे बड़ा गुण है। यह केवल अर्थ की स्पष्टता ही नहीं, प्रत्युत काव्य के उन सभी आवेगों का मिश्रित परिणाम होता है, जिससे कविता, कि के हदय से निकलकर पाठकों के हदय में अपना घर बनाती है। अधिकाधिक लोगों के हदय को जू सकना केवल स्पष्टता का ही काम नहीं होता; वरन्, उसे हम संक्रमण-शोलता अथवा Communicativeness कह सकते हैं। किन्तु; इस शक्ति की प्राप्ति सदैव छलभ नहीं होती। ऐसे बहुत से किव हुए, जो दुर्लभ सामग्रियों के विशाल भागडार के स्वामी होते हुए भी जनता के बीच आदरयुक्त प्रसार पाने से वंचित रह गये। कविता के अर्थबोध की

राह में जो कठिनाइयाँ हैं (कुछ किन की और कुछ पाठक की भी), छेखक ने उनका मनोनेज्ञानिक निष्ठेषण नहीं ही योग्यता के साथ किया है तथा अन्त में यह निर्णय दिया है कि "संस्कृत साहित्य में ऐसे नहुत किन हो गये हैं, जो 'सहृदय-हृदयनेश्वम्' (सहृदय-हृदय ही समक्त सकता है) कहकर अपने पक्ष का समर्थन करते हैं। ठीक इसके निपरीत कहनेवाले भी हैं, जो 'नकुरेन हि दोषः स्याद् यत्र श्रोता न बुध्यते' कहकर श्रोता के कुछ न समक्षने पर नक्ता को ही दोषी समक्तते हैं। दोनों पक्षों में नाहे जितनी यथार्थता रहे; किन्तु इतना तो निश्चित है कि यदि कला अपनी स्थित में स्पष्ट नहीं रहे, तो नह अपना अर्थ-बोध नहीं दे सकती।"

छठा अध्याय 'काज्य की प्रेरणा-शक्ति' का अध्याय है। इस अध्याय में उन आवेगों का मनोवैद्यानिक वर्णन है, जिनकी प्रेरणाएँ कविता को जन्म देती हैं। लेखक ने कविता रची जाने का मूल-कारण खटा के भीतर आत्मवित्तार की भावना का होना माना है। कुछ अधिक गहराई में जाने पर उन्होंने इस भावना का उत्तर काम को माना है तथा काम-वासना और आनन्द-भावना मनुष्य के चितन एवं कर्म पर किस प्रकार से प्रभाव डालती हैं, इसका वर्णन बहुत सजीव ढंग से किया गया है। यह कोरा फायड का प्रयास है तथा इस सम्बन्ध का साहित्य अंग्रेजी में देर-का-देर लिखा जा चुका है। किन्तु; इस सिद्धान्त की भारतीय व्याख्या शायद अवतक बाकी थी। लेखक ने वर्त्तमान प्रस्तक में उसे पूर्ण कर दिया है। मनु से लेकर डाक्टर भगवान दास और सर राधाकृष्णन् ने इस सम्बन्ध में क्या सोचा है, इसका बहुत कुछ प्रमाण प्रसंगानुकूल आनेवाले उद्धरणों से स्पष्ट हो जाता है। फायड के सिद्धान्त की स्थापना में भारतीय मतों का उद्धरण लेखक की अपनी देन है और इसका स्वश्र उन्हें मिलना ही चाहिए।

सातवां अध्याय 'लय और छन्द' के सम्बन्ध में है। लेखक लय और छन्द को दो भिन्न गुण मानकर चलते नजर आते हैं, जो समुचित और योग्य है। उन्होंने इस बात की खोज की है कि लय आदि अवस्था में किस प्रकार प्रकट हुई तथा साहित्य में वह कैसे आई। लय की महिमा बताते हुए उन्होंने पञ्चतन्मात्राओं के बीच आकाश को सर्वश्रेष्ठ बतलाया है जिसका गुण ध्वनि है, तथा यह निष्कर्ष निकाला है कि "लय-पूर्वक समध्र ध्विन से सभी तत्त्वों पर अधिकार किया जा सकता है।" काव्य की भाषा के लिए लय का रहना बहुत आवश्यक है। लेखक का मत है कि "छन्द से लय की स्वाभाविकता को हम हटा नहीं सकते; क्योंकि छन्द में प्राण-प्रतिष्ठा करनेवाला यही तत्त्व है" तथा "छन्द के मूल तत्त्व ( लय ) के वहिष्कार से स्वयं प्रकृति ( मानव-प्रकृति ) ही विद्रोह कर उठेगी। छन्द की शृंखला को वे काव्य के लिए अनिवार्य मानते हैं; क्योंकि ''मनुष्य की कोई भी रचना शृङ्खला से खाली नहीं होती।" लेखक की प्रवृत्ति 'सद्यः प्रीतिकरो रागः' के सिद्धान्त की ओर है, जिससे कोई रसज्ञ व्यक्ति इनकार नहीं कर सकता। किन्तु; एकाध बातें ऐसी हैं, जिनकी ओर संकेत कर देना आवश्यक प्रतीत होता है। वर्त्तमान अध्याय में ( तथा तीसरे अध्याय में भी ) लेखक ने अपना मा व्यक्त किया है कि "यह कहना बहुत ही अमपूर्ण है कि पुराने छन्दों में नवीव जीवन का उल्लास न्यक्त नहीं किया जा सकता" ( पृष्ठ ४६ ) तथा "छन्दों की संख्या बढ़ाई जा सकती है ; किन्तु इस धारणा से नहीं कि पुराने छन्द आधुनिक जीवन के उल्लास-विषाद को ज्यक्त करने में अनुपयुक्त हो गये हैं" ( पृष्ठ १३३ )। उनका विचार है कि "यदि काठ्य-रचना के लिए नये छन्द-विधान की अनिवार्यता प्रमाणित करने की चेष्टा की जाय, तो उससे पहुले इसी प्रमन का उत्तर मिलना चाहिए कि क्या पुराने छन्द-विधान में

आबद्ध कालिदास, भवभूति, सूर, तुलसी, देव और विहारी को इस भूल सकते हैं ? क्या इम अभिज्ञान शाकुन्तल, उत्तर रामचरित, रामायण, सूर-सागर, प्रियप्रवास, साकेत, यशोधरा और कामायनी में वर्णित जीवन-वृत्त की उपेक्षा कर सकते हैं ?" लेखक ने जिस आग्रह और वल के साथ यह प्रान किया है, उसका उत्तर 'नहीं' के सिवा और कुछ नहीं हो सकता। किन्तु, केवल "नहीं" कह देने से ही वे कठिनाइयाँ दूर नहीं हो जातीं, जो नये भावों के वहन करने की राह में पुराने छन्दों को राह में पुराने छन्दों के सामने पड़ी हुई हैं। दर-असल, प्रश्न शाकुन्तल, रामायण और सूर-सागर में प्रयुक्त छन्दों के आदर और अनादर का नहीं है। प्रयन यह है कि नये कवि की मनोदशा पुराने कवियों के समान है या नहीं। आदमी का वस्त्रादि से अथवा भाषा का वर्णमाला से जो सम्बन्ध है, काव्य का <mark>छन्द के साथ केवल उतना ही सरोकार नहीं हो सकता। हिन्दुस्तान का</mark> आदमी यूरोप का छिवास भी पहन सकता है तथा हिन्दी को रोमन छिपि में भी लिख सकता है; लेकिन शाकुन्तल के श्लोक अंग्रेजी या फूडि में अनुदित होकर कालिदास के क्लोक नहीं रह सकते। कहते हैं, रवि बाबू इस बात से बहुत बबराते थे कि कोई अन्य भाषाभाषी उनकी कविताओं का अपनी भाषा में पद्मवद्ध अनुवाद करे। सच पूछिए तो सौन्दर्य-क्षय के बिना अन्य भाषा में अनुदित नहीं हो सकना भी ऊँची कविता का एक विशेष गुण है। और जैसी वाधा एक भाषा की कविता को दूसरी भाषा में अनूदित करने में है, बहुत-कुछ वैसी ही वाधा एक युग के भाव को दूसरे युग के छन्द में बांधने में होती है। जैसे एक कवि का व्यक्तित्व दूसरे कवि के ज्यक्तित्व से भिन्न होता है, उसी प्रकार एक युग की मनोदशा दूसरे युग की मनोदशा से अलग होती है। और इसी प्रकार जैसे कितने ही छन्दों का सामान रूप से न्यवहार करनेवाले एक ही युग

के कई कवि कुछ खास छन्दों पर विशेष प्रीति रखते हैं, ठीक उसी प्रकार, कई भिन्न युग भी कितने ही खास छन्दों गा समान रूप से उपयोग करते हुए अपनी मनोदशा के विशेष अनुकूल कुछ खास छन्दों को प्रमुखता देते हैं। युगगत भिन्नता कवियों की मनोदशागत भिन्नता से कहीं अधिक प्रवर होती है-इतनी प्रखर कि बीसवीं सदी की मीरा मध्यकालीन मीरा के समीप नहीं होकर अपने ही युग की 'सुभद्रा' के अधिक समीप होती है और अचरज तो यह है कि खुद 'स्रभद्रा' भी भूषण और चन्दवरदाई के समीप नहीं होकर कुछ-कुछ सम-कालीन भीरा के ही पास है। युगविशेष की भनोदशा अपने अनुकूल छन्दों की खोज करती है। यही कारण है कि कालकम में कई प्रसिद्ध छन्द पीछे छूट जाते हैं, कड्यों में काट-छाँट हो जाती है और कई तो अनेक छन्दों के मिश्रण से नवीन बन जाते हैं। छन्द केवल वस्र या वर्णमाला नहीं होते। वे तो भावों की त्वचा हैं। कविताएँ लिखी जा चुकने के बाद अपने अनुरूप छन्दों की खोज नहीं करतीं, प्रत्युत् छन्दों के साथ तो उनका जन्म ही होता है। सची कविता की एक पंक्ति जब छन्दविशेष का चरण बनकर प्रकट होती है, तब यह नहीं समक्षना चाहिए कि उसका तेज किसी दूसरे छन्द के चरण में भी अक्षुएण रह सकता था। इस सम्भावना की गुआहश हो, वहाँ यह समभ्रना अधिक सत्य होगा कि कविता को अपनी सन्त्री राह अभी नहीं मिली है। यह समभना निरी आन्ति है कि "प्राचीन और नवीन का भेद, कान्य की सौन्दर्यवृद्धि की आवश्यकता से अधिक, कवि की अपनी क्षमता को व्यक्त करने से ही सम्बन्ध रखता है।'' लेखक ने स्वयं लिखा है कि "प्रत्येक जाति, अन्या-न्य धारणाओं के साथ, लय की भी एक धारणा रखती है और यह धारणा जातिगत, देशगत संस्कार से उत्पन्न होती है।" इस वाक्य में अगर 'देशगत' के बाद 'कालगत' और 'उत्पन्न' के बाद 'परिवर्तित' भी जोड़ दिया जाता, तो पाठकों को होनेवाले एक बड़े अम की जड़ ही कट जाती।

आठवें और नवें अध्याय में लेखक ने क्रमशः 'ग्राम-गीत के मर्म' और 'कलागीत की प्रवृत्तियों' पर विचार किया है। कलागीत को उन्होंने ग्रामगीत का विकास कहा है और इस बात पर स्वाभाविक दु:ख प्रकट किया है कि कलागीतों में प्रामगीतों की सहदयता और सफाई नहीं आ यह सभ्यता के विकास का शाप है और हम जीवन के प्राथमिक स्तर की सरखता ऊँचा जाने पर नहीं पा सकते। कलागीतवाले अध्याय में हिन्दी के कलागीतों की उत्पत्ति और विकास, नायिका-भेद, राष्ट्रीयता की उद्भावना, छायावाद, हृद्यवाद और रहस्यवाद, प्रगतिवाद और सामयिक साहित्य आदि विषयों पर अच्छा विचार किया गया है। लेखक ने नायिकाओं की श्रेणी में 'देशसेविका-नायिका' की गणना को 'राष्ट्रीय लजा का विषय' कहा है, जो बहुत ही उपयुक्त है। नवीन हिन्दी-कविता का ऐसा, शायद ही, कोई निष्पक्ष आलोचक हो, जिसे छायावाद और रहस्यवाद के कुहासे में निष्फल पर्यटन करके खाली ही लौट नहीं आना पड़े। ऐसे लोग भी हैं, जो इस पर्यटन के बाद यह दिखलाना चाहते हैं कि उनका परिश्रम व्यर्थ नहीं हुआ। किन्तु; यह स्वांग ही है। दर-असल उनकी वाणी स्पष्ट नहीं हो पाती और न वे अपने पक्ष को सिद्ध ही कर सकते हैं। धर्घां छुजी ने इन वादों के लिये कोई ममता-मोह नहीं दिखलाया है। "छायावाद ने कलपना का पुट देकर काव्य-शैली की व्यंजकता बहुत बढ़ाई," इस एक वाक्य के द्वारा उन्होंने छायावाद-आन्दो-लन का उतना ही अभिनन्दन किया है, जितना उसके प्रबल-से-प्रवल समर्थक पूरा छेल लिलकर कर सकते थे तथा "छायावाद और रहस्य- वाद का अन्तर अब तक भी स्पष्ट नहीं हो सका है," यह कहकर तो उन्होंने उन सभी लोगों की बुद्धि और ईमान पर प्रश्न का चिह्न लगा दिया है, जिन्होंने प्रत्येक छायाबादी रचना को देवदूत-किन का रहस्यबाद सिद्ध करने में अपनी पूरी नहीं, तो आधी आयु तो जरूर खर्च कर दी।

पुस्तकका दसवां अध्याय हिन्दी कविता के नौ कवियों (मैथिलीशरण गुप्त, माखनलाल चतुर्वेदी, जयशङ्कर प्रसाद, निराला, द्विज, छमित्रानन्दन पन्त, दिनकर, महादेवी और बच्चन ) की रचनाओं के अन्तर्दर्शन के रूप में लिखा गया है। यह अन्तर्दर्शन कवियों को कुछ महँगा पड़ा है; किन्तु सन्तोष की बात है कि लेखक इस प्रसंग में स्वयं तटस्थ से रहे हैं, मानों वे इन साहित्यकारों के तद्गत रूप का वर्णन कर रहे हों।

स्थां ग्रुजी की यह पुस्तक कान्यगत मनोविज्ञान के विश्लेषण का प्रयास है और इसका सारा वातावरण गहन एवं गम्भीर माल्स होता है। पुस्तक के प्रत्येक सन्दर्भ से लेखक की महती विद्वत्ता एवं ज्ञानशीलता टपकती है। कान्य को रचते अथवा पढ़ते हुए मनुष्य के हृदय और मस्तिष्क की जो अवस्था होती है, उसकी वैज्ञानिक टिप्पणियों से सारी पुस्तक ओत-प्रोत है।

---रामधारी सिंह 'दिनकर'

# विषयानुक्रमणिका

#### पह्ला अध्याय भाव-विन्यास और जीवन

[ मूल भाव—युख और दुःख, ४—युख-दुःख का प्रभाव और शरीर-मनोविज्ञान, ५—आलम्बन के विचार से राग-द्वेष के रूपान्तरित भाव, ६— जीवन की गल्यात्मक स्थिति और विपरीत मावों का समवाय, ८—लोक-सामान्य भाव-भूमि और जीवन की मर्यादा, १०—भाव और कर्म का समन्वय, १०—अन्तर्वाह्य प्रकृति और जीवन, ११—भाव और कर्म-विधान में पूर्व और पश्चिम का भेद, १२—इच्छा तथा कर्म का सम्बन्ध और जीवन की प्रकृति, १४—भाव, मानसिक शक्ति और जीवन, १६—मावों का वर्गीकरण, उनकी प्रक्रिया और जीवन पर प्रभाव, १९—भाव की प्रकृति और जीवन में उसका परिणाम, २१]

#### द्सरा अध्याय

जीवन का वातावरण और काव्य-प्रकृति

[ जीवन और संस्कार, २२—सामाजिक जीवन और मनोविकार, २४—जीवन के विकास के लिए जीवन का आधार, २५—समाज और जीवन, २६—हर्ष तथा विषाद पर काल का प्रभाव, २७—काव्य में प्रभाव के लप में जीवन, २८—प्रभाव और उसका विक्लेषणात्मक कारण, ३०—कल्पना, बुद्धि और सीन्दर्थ की काव्यगत योजना, ३२—जीवन में माव-विधान और काव्य-प्रकृति, ३२—लोक-जीवन और काव्य-प्रकृति, ३३—जीवन की परम्परा और काव्य, ३४—जीवन का विकास और अतीत-वर्त्तमान का सम्बन्ध, ३६—जीवन और काव्य, ३७]

#### तीसरा अध्याय

#### आत्मभाव और काव्य-विधान

[ आत्ममाव—एक अन्विति, ३८—आत्ममाव की अभिन्यक्तिकला, ३८—टाल्सटाय का कला-सम्बन्धी मत, ४०—समीक्षा, ४१—कलाकारों के मेद और काव्य में निरूपित माव, ४३—आत्ममाव की प्रतिष्ठा और जीवन की स्थिति, ४४—आत्ममाव की अनेकता, ४४—राक्ति और ज्ञान, ४६—प्राचीन और नवीन छन्द, ४७—वैज्ञानिक सभ्यता और काव्य-विधान का नवीन क्षेत्र, ४९—काव्य और जीवन का तारतम्य, ५०—विञ्चासगृत्ति और काव्य-विधान, ५९—जीवन के सख्य में काव्य का समन्वय, ५३—कि का जीवन और काव्य-मर्यादा, ५५—आत्ममाव और काल् की संक्रान्ति, ५६—माव और विचार में काल् का व्यवधान, ५७—आत्ममाव और चरित्र के प्रतिबन्ध, ५८—संक्रान्ति-काल और काव्य, ५९—काव्य-विधान में मूलतत्त्व का विश्लेषण, ६०—कलाकार की शैली और उसका आत्ममाव, ६२ ]

#### चौभा अध्याय

#### मन का ओज और रस

[ मन का ओज और रसास्वादन, ६३—ओज का सद्य और आनन्द-प्राप्ति, ६४—संचित ओज और उसका उपयोग, ६६—आनन्द और विषाद तथा ओज, ६७—ओज और स्थिति-परिवर्त्तन, ६८—मन की स्थिति और व्यवधान, ६९—मन का संस्कार और रस की प्रतीति, ६९—काव्य-वैचित्र्य अथवा चमत्कार, ७०—रस की प्रतीति में मनोरखन—एक साधन, उद्देख नहीं, ७१—रस-पद्धित मानसिक व्यायाम है, ७२—आनन्द और विषाद का रासायनिक सम्मिश्रण, ७४—काव्य में संकेत या उपेक्षा से ओज की रक्षा, ७६ ]

#### पाँचकाँ अध्याय

#### काव्य का अर्थवोध

[अर्थ-वोध और चेतना, ७७—अर्थ-वोध और ज्ञान-शक्ति, ७८—अर्थ-वोध और तर्क, ७९—बुद्धिवाद और वैचित्र्य, ८१—अर्थ-वोध और हेत्वाभास, ८२—वाणी पर मनोविकार का प्रमाव और अर्थ-वोध, ८३—राग से पद की शक्ति-वृद्धि, ८४—असीम तथा ससीम सत्य और अर्थ-वोध, ८७]

#### छठा अध्याय

#### काव्य की प्रेरणा-शक्ति

[ जीवन और उसका रहस्य, ८८—जीवन का ध्येय—आत्म-विस्तार, ८९—विषयानन्द और ब्रह्मानन्द, ९०—मोग-लालसा और उसके स्थूल तथा सूइम रूप, ९२—ह्वार्थ, परार्थ और परमार्थ, ९३—स्वार्थ—जीवन का प्रेरक और समाजशास्त्र, ९४—सेन्द्रिय जीव की आवश्यकताएँ—प्रसव तथा पोषण, ९५—अनेकता में एकता—काव्यदृष्टि, ९६—प्रत्येक भाव के दो पक्ष ९७—जीवन की व्यापकता और बाह्य प्रभाव से अपनी रक्षा, ९८—साधा-रण जीवन और नियम-विधान, ९९—आत्म-विस्तार का प्रयस्त, १००—अन्तःकरण और उसके कार्य, १०१—अन्तःकरण और चित्त, १०२—मूल प्रकृति और इन्द्रियाँ, १०३—व्यक्तिगत जीवन और प्रच्छन्न माव, १०४—कल्पनात्मक तथा कियात्मक भाव, १०६—भावाधिक्य में वाणी और किया का योग, १०६—मावों की प्रतिक्रिया और उसका परिणाम, १०८—प्रस्थ जीवन और काव्य में भावों की परिणित, १०९—स्वपीड़न और परपीड़न, ११०—जीवन में काम-प्रेरणा की प्रधानता, ११३—काम-वासना और उसका प्रयन्न-विस्तार, ११४—काममय जीवन, ११६—यौन-सम्बन्ध और

जीवन-च्येय, १९७—शुक्तब्रह्म और ज्ञानब्रह्म, १९९—काम-चेष्टा पर धर्म का नियन्त्रण, १२०—काव्य-प्रेरणा के मिन्न-भिन्न रूप, १२२—अवस्था-भेद से काव्य-प्रेरणा, १२३—वासना और उसके उपयोग, १२४—उत्तेजित वासन और उसके दमन का परिणाम, १२५—काव्य-प्रेरणा के मूल में वासना, १२५—प्राचीन साहित्य-शास्त्रियों के मत से काव्य-प्रेरणा, १२६—काव्य-प्रेरणा का प्रधान कारण—आत्मसुख, १२७—स्वांतःसुखाय और जनहिताय, १२८—दोनों का मूल वस्तुतः एक ही है, १२९]

#### सातवाँ अध्याय लय और छंद

[ लय और छंद का सम्बन्ध, १३०—छंद का खरूप, १३०—नया और पुराना छंद, १३१—लय का खरूप और जातीय संस्कृति, १३२—लय की प्रकृति, १३३—ध्विन और उसकी विशेषता, १३३—अंतःकरण और पंच तन्मात्राएँ, १३४—छंद का विधान, १३५—काव्य और छंद का सम्बन्ध, १३६—काव्यत्व की प्रतिष्ठा, १३५—लय की उत्पत्ति और उसके कारण, १३७—लय का आरोप—माषा पर, १३९—लय और संगीत, १३९—पद और लय, १४१—लय और छंद-विधान, १४२—वर्णिक छंद का लय-विन्यास, १४५—लय का विवेचन, १४५—मात्रिक छंद का लय-विन्यास, १४५—लय का श्रीगणेश, १५०—छंद-विधान में क्रांति की सापेक्ष्यता, १५३—छंद-विधान में धार्मिकता, १५२—मुक्त छंद का विवेचन, १५४—मुक्त छंद का विवेचन, १५४—हित्रमता और परम्परा, १५५—मुक्त छंद का विवेचन, १५४—हित्रमता और परम्परा, १५५—मुक्त छंद का विवेचन, १५४—हित्रमता और परम्परा, १५५—मुक्त छंद का विवेचन, १५४—हित्रमता और परम्परा, १५५—छंद-विधान में सम्वेदनावाद, १५९—उसकी विशेषता, १६१—सम्बेदनावाद की

अर्थ-यात्रा, १६३—सम्वेदनावाद का प्रमाव, १६३— मविष्यद्वाद, १६४— मविष्यद्वाद का आधार और कारण, १६५—मविष्यद्वाद की प्रकृति और उसका एक उदाहरण, १६६—दूसरा उदाहरण, १६७—समीक्षा, १६८— अन्त्यानुप्रास, १६८—उसकी प्रकृति और महत्त्व, १६९—विणक और मात्रिक छंद तथा अन्त्यानुप्रास, १७०—उपसंहार, १७३]

#### आठवाँ अध्याय श्रामगीत का मर्म

[ ग्रामगीत का उद्भव और उसकी प्रकृति, १७४—ग्रामगीत का तात्पर्य, १७४—ग्रामगीत की स्त्रेण प्रकृति और जातीयता, १७५—ग्रामगीत से कलागीत की उद्भावना, १७७—ग्रामगीत में पात्र-विवेक, १७८—ग्रामगीत का अबुद्धिवाद, १७९—ग्रामगीत में प्रेम-दशा, १७९—प्रेम-दशा के अन्तर्गत दृत-काव्य का विकास, १८२—प्रेम-संभार में काल-दीर्घत की कामना, १८५—ग्रुख-दुःख की अविध में मानव-प्रयक्ष, १८७—ग्रामगीत में पक्षी का बराजुसन्थान, १८९—कन्यादान—पितृत्व का ऋण, १९१—ग्रामगीतों में कहणा का प्रसार, १९३—ग्रामगीत में वियोग-मिलन, १९५—ग्रेम में बुद्धि का पराभव, १९७—ग्रेम-दशा की तर्कद्दीनता, १९८—ग्रामगीत में काल-बोध, २००—ग्रामगीत में क्षीत्व और पुरुषत्व, २०६—उपर्युक्त का विवेचन, २०७—उपसंहार, २०८ ो

#### नवौ अध्याय

कलागीत की प्रवृत्तियाँ

्यामगीत की प्रकृति, २०९—ग्रामगीत और कलागीत का भेद, २१०—कलागीत की दो पद्धतियाँ, २१०— सम्वेदनात्मक शैली का खरूप,

२११—अनुभृति और कल्पना, २१२—कलावाद की वास्तविकता, २१४— कलागीत का आरम्म — युद्ध और प्रेम, २१४ — पुरुष-स्त्री का मनोवैज्ञानिक भे<mark>द, २१५</mark>—पुरुष की आखेटप्रियता, २१६<del>—</del>युद्ध के हेतु—यौवन का प्रदर्शन, २१६ --- प्रेम-तत्त्व का दिशा-भेद, २१७--- शानयोग की रहस्य-वादिता, २१८-सगुणवाद का प्रेमयोग, २१९-प्रेमयोग का दिशा-भेद, २२०--परकीया नायिका का महत्त्व, २२०--महत्त्व का कारण, २२२--रसिकता—जीवन का लक्ष्य, २२२— रीतिकाल की विशेषता, २२३— नायिका-भेद का विश्लेषण, २२४—पुरुष की मनोवृत्ति में स्त्री का रूप, २२५-वियोग का भार २२६-प्रकृति-वर्णन का रूप, २२५-भावों की किया-प्रतिकिया, २२८ सक्ष्म के गोचर विधान का कारण, २२९ शरीर-विज्ञान और रस-पद्धति, २३१---चित्त और शरीर तथा संचारी भाव, २३२ —मनोविकार और अश्रु, २३३ - मुक्तक रचना और रस-प्रसंग, २३३ ---रस प्रहण की मनोवृत्ति, २३५—मानव-प्रकृति और राष्ट्र-निर्माण, १३५— राष्ट्रीयता की उद्भावना, २३५—राष्ट्रीय कविता की मनोवृत्ति, २३६—राष्ट्रीय कविता की प्रकृति, २३७—छायाबाद का आविमवि, २३८—छायाबाद की प्रकृति, २३९— छायावाद, रहस्यवाद और हृदयवाद, २४०— छायावाद में कल्पना-तत्त्व, २४०--रहस्यवाद में प्रणय-मावना, २४१-- कलागीत की रूढ़िप्रियता, २ ४२-तत्त्वचिन्तक और कवि, २४३--गीत-शैली का प्रचलन, २४३--गीत-शैली की रचना-प्रकृति, २४४--कलागीत की प्रगतिशीलता, २४५-- प्रगति का स्वरूप, २४५-- आदर्श की प्रतिष्ठा, २४६-- प्रगतिवाद में आदर्श का हास, २४६ — काव्य का लक्ष्य — मानवता, २४७ — प्रगतिवाद और जन-धारणा की सतर्कता, २४८- जीवन के साधनों की काव्यगत प्रतिष्ठा, २४८--राष्ट्रीय स्वरूप की रक्षा का महत्त्व, २४९-स्थायी तथा सामयिक साहित्य का उपयोग, २५१ ]

#### [ १८ ]

## दसवाँ अध्याय

#### अंतर्दर्शन

[ प्रस्तावना, २५३—मैथिलीशरण गुप्त, २६१—माखनलाल चतुर्वेदी 'भारतीय आत्मा', १६९—जयशंकर 'प्रसाद', २७७—सूर्यकान्त त्रिपाठी 'निराला', २८७—जनार्दनप्रसाद मा 'द्विज', २९४—सुमित्रानन्दन पन्त, ३०५—रामधारी सिंह 'दिनकर', ३१३—महादेवी वर्मा, ३२५—इरिवंश राय 'बच्चन', ३३६ ]

# जीवन और काव्य



# पहला अध्याय

## भाव-विन्यास और जीवन

भाव का शाब्दिक अर्थ है स्थिति या वृत्ति। सांख्यशास्त्र ने बौद्धिक भाव और शारीरिक भाव के नाम से इसके दो भेद कर दिए हैं। यहाँ सांख्यशास्त्र की मीमांसा करना मुल भाव--हमारा प्रयोजन नहीं है। मनुष्य के हृद्य में **ड**ख और दुख वाह्य जगत् की संवेदनाओं के कारण विकार उठते हैं, जो मिलकर भाव की संज्ञा प्राप्त करते हैं। मूल भाव वस्तुतः दो ही हैं—सुख और दुख। इन्हीं दोनों को दूसरे शब्दों में राग और द्वेष कहते हैं । जीवन में राग और द्वेष के भाव किसी-न-किसी रूप में सदा वर्त्तमान रहते हैं। ये दोनों भाव कई भावनाओं के संदलेषण के परिणाम हैं, जो वृत्ति-चक्र की तरह हृद्य में बराबर उठते रहते हैं। इन दोनों भावों के अतिरिक्त, कुछ मनोवैज्ञानिक, 'उदासीनता' नाम से एक तीसरी स्थिति भी बताते हैं । वात्स्यायन ने 'मोह' से सम्भवतः इसी तीसरी स्थिति का बोध कराया है, जो स्पष्ट नहीं है। 'उदासीनता' वृत्ति का उल्लेख हमारे

सुखाद् रागः—वैशेषिक सूत्र ६, २, १० दुखाद् द्वोषः— उपर्युक्त का उपस्कार

प्राचीन साहित्य में 'पाया जाता है, किन्तु सुख और दुख की प्रधानता के सामने उदासीनता का महत्त्व गौण हो जाता है। जब तक मनोविकार सिकय नहीं रहता, तब तक उसकी चेष्टा भी नहीं दिखाई जा सकती। फलतः उदासीनता मूल विकार नहीं हो सकती।

डॉ॰ भगवानदास ने सुख और दुख को आत्मा की मात्रा माना
है । इसको इस तरह स्पष्ट किया जा सकता है कि इन दोनों का
सम्बन्ध आत्मा के रूप की अपेक्षा उसके
एरिणाम से ज्यादा सम्बद्ध है और इस प्रकार
आत्मा के जीवन और उसके प्रदर्शन से ज्ञान,
इच्छा और किया—इन तीनों वृत्तियों के साथ
वे सम्बन्ध रखते हैं। न्याय के अनुसार मनुष्य अपने जीवन में
जानता है, इच्छा करता है और प्रयक्त करता है । आत्मा की
वृद्धि, विस्तार और आधिक्य का भाव सुख है और उसका हास,
संकोच और अल्पता दुख है । अल्पता में सुख नहीं है, महत्ता
ही प्रसन्नता है। पूर्ण महत्ता वही है, जब कि आत्मा किसी अन्य
को देखती, सुनती, जानती नहीं; सर्वत्र अपनी ही महत्ता पाती

<sup>9.</sup> मुनेरिप वनस्थस्य स्वानि कर्माणि कुर्वतः। उत्पद्यन्ते त्रयः पक्षाः मित्रोदासीन शत्रवः—महाभारत। वन के मुनि भी अपने-अपने कर्मीं को करते हुए वहाँ मित्र, शत्रु और उदासीन तीन पक्षों को विना बनाए नहीं रह सकते।

R. Dr. Bhagwan Das: Science of the Emotions.

रे 'जीवो जानाति, इच्छति, यतते'

४. सुख और दुख के शाब्दिक अर्थ से भी यही प्रमाणित होता है। सु=सुलम+ख=आकाश—व्याप्ति; दु=दुर्लभ+ख=व्याप्ति।

है । मनुष्य अपनी चेतना की वैयक्तिक स्थिति में या तो सुख का अनुभव करता है या दुख का। शरीर-मनोविज्ञान के सूक्ष्म विश्लेषण से यह पता चलता है कि सुख की स्थिति में मनुष्य का शरीर विकसित तथा भारी रहता है। सुख की सत्ता से शरीर में वृद्धि तथा स्फूर्त्ति होती है। दुख के अनुभव से इसके विपरीत शरीर में लघुत्व, संकोच आदि होता है । जीवन की साधारण घटनाओं में भी शरीर पर सुख या दुख की सत्ता का प्रभाव देखा जा सकता है।

सुख और दुख से उद्भूत राग तथा होष, आश्रय और आलम्बन के विचार से, मनोविकारों के कई रूपों में परिवर्त्ति हो आलम्बन के विचार जाते हैं। ये रूपान्तर केवल स्वरूप में ही नहीं, से राग-द्वोष के बल्कि अलग-अलग मूल के रूप में भी होते हैं। रूपान्तरित भाव राग और द्वोष जीवन के ये दो मुख्य तत्त्व हैं। इन्हीं दो तत्त्वों से हृदय में अगणित भावों की उत्पत्ति होती है।

नाल्पे सुखमस्ति भूमैव सुखं .....यत्र नान्यत पश्यति
 नान्यच्छुणोति नान्यद्विजानाति स भूमः— छांदोग्य, ७, २३, १

<sup>3.</sup> By careful examination it appers that the pleasure is the feeling of an expansion, an increase of the self. The very essence of pleasure is an enhancement of the self, its growth its intensification, its superiority over others or over its own past states, its moreness in short—moreness than before and as compared with others

Dr. Bhagwan Das; Science of the Emotions, (1924) Ch. X. pp. 340-41.

Tilchener: An Outline of Psychology (1902) Ch. V. p. 112 Stoddart; The Mind and its Disorders. (1921) p. 58.

साहित्य-शास्त्र की रस-पद्धित भी इन दो ही तत्त्वों पर अवलिक्वत है। जीवन के व्यवहार-क्षेत्र में व्यक्ति की विशिष्टता,
समानता तथा हीनता के अनुसार इन तत्त्वों में भी मौलिक
परिवर्त्तन हो जाते हैं। विशिष्ट के प्रति राग, सम्मान हो जाता है,
समान के प्रति प्रीति तथा हीन के प्रति करुणा। द्वेष-तत्त्व भी
इसी प्रकार विशिष्ट के प्रति भय, समान के प्रति कोध तथा हीन
के प्रति दर्प के रूप में परिवर्त्तित हो जाता है। आलम्बन की
भिन्नता के कारण राग और द्वेष भावों के उपर्युक्त रूपान्तरों की
बात विचिन्न होने पर भी सत्य है। जीवन के विविध क्षेत्रों में
भावों के परिवर्त्तन देखे जाते हैं। आलम्बन की भिन्नता के अतिरिक्त उसके या उसकी समानता के प्रति भी आश्रय के हृदय में
पूर्वापर विरोध-सम्पन्न भाव भी जन्म लेते हैं।

मनुष्य का जीवन सदा एक सरल रंखा की गित से नहीं जाता। उस पर जगत के नाना ज्यापारों के घात-प्रतिघात लगा जीवन की गत्या- करते हैं। सरल रेखा-गित से चलने पर जीवन तमक स्थित और की विशिष्टता भी प्रमाणित नहीं होती और इस विपरीत भावों का प्रकार का जीवन, भावों के उत्थान-पतन के समवाय अभाव के कारण, काज्य के उपयोग का नहीं रहता। जब तक जीवन पर जगत के ऐसे ज्यापारों का प्रभाव नहीं पड़ता, जो कभी तो उसे धका देकर आगे बढ़ा दे और कभी खींच कर पीछे छोटा छे, तब तक जीवन की दृढ़ता प्रकट नहीं होती। मनुष्य को जब आगे बढ़ने की शक्ति नहीं मिलती, तब वह वहीं बैठ जाता है। अधिकांश जीवन परिस्थितियों के आघात को सह नहीं सकते, विचलित होकर वे इथर-उधर हट जाते हैं।

परिस्थितियों की विषमता में जो दृढ़ता रखता, वह जगत् के ध्यान को सहज ही अपनी ओर आकर्षित कर सकता है। काव्य का उत्कर्ष इसी प्रकार के जीवन के वर्णन से होता है। सरल जीवन में सरल भावों का समवाय दिखाना काव्य का प्रधान उद्दे<mark>रय नहीं</mark> हो सकता। जिस काव्य में विपरीत भावों के वृत्ति-चक्र का वर्णन किया जाता है, वही काव्य यथार्थ में सचा काव्य है। विपरीत भावों के वृत्ति-चक का ताल्पर्य भावों के उन मूलों से है, जो एक दूसरे से केवल भिन्न ही नहीं, बल्कि ठीक अनुलोम-प्रतिलोम की तरह होते हैं। क्रोध के साथ शांति, घृणा के साथ श्रद्धा, ईर्ष्या के साथ भक्ति दिखलाना ही काव्य के विपरीत दृत्ति-समूह का समवाय है। एक ही प्रकार के अनुकूल भाव-समूह आनन्द, उत्साह, अध्यवसाय आदि से जीवन में विविघता तथा शक्ति का प्रदर्शन नहीं हो पाता। मनुष्य के अन्तर्जगत् में गर्व और नम्रता, पाप और पुण्य, कर्कशता और कोमलता, निष्ठुरता और करुणा का समावेश कर उनके मूल की स्वाभाविकता दिखलाने से जीवन के रहस्य का बहुत-कुछ उद्घाटन हो जाता है। जीवन के मूल रहस्य का ऐसा स्पष्टीकरण काव्य की मर्यादा बढ़ाने में समर्थ होता है । भावों के ऐसे अन्तर्द्ध न्द्र से जीवन में शक्ति और सजीवता आती हैं। कभी-कभी एक ही स्थिति में, एक ही आश्रय में भावों का ऐसा विपरीत-मूलक अन्तर्विरोध उठता है, जो प्रत्यक्ष में अस्त्राभाविक माऌ्म होता है, किंतु भावुक कवि इस अंतर्विरोध के मूल को आलम्बन के अनुबंध-ज्ञान से ऐसा स्पष्ट कर देता है कि वह उतना ही सजीव और स्वाभाविक माऌ्म पड़ने लगता है। संकल्प के साथ कर्त्तव्य का युद्ध दिखलाना दार्शनिक कवि का

काम है। घृणा-भाव के मूल के निकट ही प्रेम-तत्त्व की दिखलाना काव्य की विशिष्टता है, किन्तु इसका यह अभिप्राय नहीं कि जीवन में सर्वत्र ही विपरीत वृत्ति-सभूह का समवाय ही दिखाया जाय। भावों के स्वाभाविक परिवर्त्तन और गति-क्रम को दिखलाना क<mark>ुला का सचा उद्देश्य है, पर जीवन को कुछ दूर तक सर</mark>ल रेखा ४ की गति से चलाने का भी विशेष प्रयोजन है। जब तक जीवन सरल रेखा पर कुछ दूर तक भी गतिशील नहीं होता, तब तक उसमें जगत् के व्यापारों के घात-प्रतिचात से प्रतिक्रिया उत्पन्न नहीं हो सकती। प्रतिक्रिया निवृत्ति नहीं है, क्योंकि यह हृद्य की इच्छित वृत्ति नहीं। निवृत्ति में इच्छा का योग है, किन्तु प्रतिक्रिया तो उसी स्थिति में उत्पन्न होती है, जब हृदय को उस की न्यूनतम आशंका हो। शकुन्तला के जीवन में पति-प्रेम की ऐकांतिक भावना से जो एक सरल गति आई थी, वह दुष्यंत द्वारा अपमानित होने पर वक हो गई। जीवन की ऐसी ही स्थिति में मनुष्य के हृद्य में भावों का समुद्र उमड़ता है, पर उसको संयत रख कर उसके सौन्दर्य से जगत को प्रभावित करना सचा कलाकार ही जानता है।

स्थिति की अनुरूपता तथा चारित्रिक विशेषता के उपलक्ष्य पर, जीवन में भावों का विन्यास दिखाना काव्य का उद्देश्य है। जीवन की लोक-सामान्य भाव-भूमि पर काव्य लोक-सामान्य के वर्णन में व्यक्तित्व की मर्यादा प्रायः नहीं जीवनकी मर्यादा संवानकी मर्यादा में भावों के जो भिन्न-भिन्न वृत्ति-चक्र हैं वे सब समस्त मानव-सृष्टि में न्यूनाधिक रूप से एक ही प्रकार के

उपकरणों से निर्मित हैं। यदि दुख दुख है; सुख सुख है तो इनमें रंक और राजाका भेद मिट जाता है। किसी प्रिय जन का वियोग यदि वस्तुतः सम्वेदनीय वियोग है, तो संसार का समस्त वैभव भी हृद्य की उस वेदना को दूर करने में समर्थ नहीं हो सकता। जहाँ जीवन के उचत्तर तत्त्वों का विश्लेषण किया जाता है, वहाँ मानवता एक सामान्य रूप में सिमिट जाती है। उसकी सारी विविधताएँ मिट जाती है। रघुवंश की इंदुमति के देहांत पर आज का विलाप एक सामान्य पुरुष का विलाप है, किसी नृपति का नहीं। कुमारसंभव में मद्न-दहन के उपरांत, रित का विलाप, एक सामान्य स्त्री का विलाप है। भावों की सत्ता में व्यक्तित्व की विशेषताएँ डूब जाती हैं। राजा-रक अपने सुख-दुख से हँसते-रोते हैं। इन भावों में उनके प्रति केवल मात्रा का भेद रहता हैं। इस प्रकार के वर्णन में कवि का उद्देश्य मुख्यतः वर्णन द्वारा मूल भावनाओं का विन्यास ही दिखाना होता है। वैयक्तिक विशेषता एक उपलक्ष्य मात्र रहती है और वर्णन उसका प्रधान विषय हो जाता है। यही कारण है कि अज के शब्दों में कोई भी विधुर पुरुष, स्थिति की अनुरूपता पर, विलाप कर सकता है और कोई भी सद्यः वैधव्य-प्रसित नारी, रित के स्वर में, रो सकती है। यदि भावों के ये विन्यास सामान्य जीवन की स्पर्श करते हुए नहीं चलते, तो वे काव्य न होकर कुछ और ही होते।

जीवन में कमों की एकरूपता देखकर भावों की एकरसता का विचार किया जाता है। कभी-कभी ऐसा होता है कि एक प्रकार के कर्म करते हुए भी, कर्ताओं में भावों की विभिन्नता रहती है, किन्तु एक ही स्थिति में रहकर और एक ही प्रकार के कर्म करने में प्रेरक भावों की एकरूपता निश्चित की जा सकती है।
पश्चिमी मनोवैज्ञानिक भी मनुष्य की समान धाराओं की सत्यता
सविकृत करते हैं। जिस वस्तु से हमें घृणा है
उस वस्तु से यदि एक दूसरा व्यक्ति भी घृणा
करता है, तो वह हमारे इस भाव के अनुकूल
ही भाव रखता है। जो हमारे दुख में अनुकम्पा प्रकट करता
है, वह निश्चय ही हमारी उस स्थिति को सत्य समझता है। जो
हमारी ही तरह किसी काव्य या चित्र को पसन्द करता है और
ठीक हमारे ही शब्दों में उसकी प्रशंसा करता है, तो वह वस्तुतः
हमारे विचार को समुचित समझता है! जो एक व्यंग्य पर हमारे
साथ, हमारी ही तरह, हँसता है वह हमारी हँसी की उपयुक्तता
को अस्वीकृत नहीं कर सकता?।

वाह्य जगत् और अन्तर्जगत् के तारतम्य में एक सीन्दर्य है।

यह सत्य है कि जो वाह्य है वह अंतः नहीं, किन्तु दोनों एक दूसरे

अन्तर्वाह्य प्रकृति
और जीवन

में प्रायः सभी कर सकते हैं, परन्तु अन्तर्प्रकृति के

सीन्दर्य का उपभोग करने की क्षमता किव ही रखता है। जीवन

में वाहर-बाहर जो सीन्दर्य देखा जाता है वह भीतर के माधुर्य को

पुष्ट करता है और भीतर के सीन्दर्य से बाहर उदीप्त होता है। जो

किव रूप-सीन्दर्य के साथ ही गुण-सीन्दर्य का चित्रण कर सकता है,

वही सच्चा किव है। काव्य की यह प्रणाली नाटक में अच्छी तरह

<sup>9.</sup> Adam Smith: Theory of the moral Sentiments, Pt. I. See. I.

देखी जा सकती है। मनुष्य की अंतर्प्रकृति में भावों का स्वाभा-विक व्यतिक्रम दिखाना बड़े महत्त्व की बात है। घृणा के बदले प्रेम और प्रतिहिंसा के बदले कृतज्ञता दिखाने से मानव-हृदय की सूक्ष्मता का पता चलता है। इसी परिवर्त्तन को दिखाना जीवन का स्पष्टीकरण है।

केवल तर्क और बुद्धि-वृत्ति के अनुसार मनुष्य तक भी काम नहीं करता। उसके प्रत्येक कर्म के मूंल में किसी-न-किसी प्रकार का भाव छिपा मिलेगा। भाव स्वतः प्रत्यक्ष नहीं भाव और कर्म-रहता, वह कर्म के रूप में ही अपने आश्रम में विधान में पूर्व और प्रसक्ष होता है। मनुष्य की कोई भी किया पश्चिम का भेद तबतक कर्म नहीं मानी जा सकती, जबतक उसमें उसकी इच्छा का योग न पाया जाय। जीवन में जबतक भाव से कर्म का विधान नहीं होता, तबतक वह उपयोगी तो क्या, अपने अस्तित्व को भी प्रमाणित कर सकने में समर्थ नहीं हो सकता। मनुष्य के प्रत्येक प्रेरक भाव के विश्लेषण से जीवन की सारी कियाओं का रहस्य प्रकट हो जाता है। कर्म पर धर्म का आवरण रखकर एक भिन्न प्रकार से ही इसकी समीक्षा की जा सकती है। पूर्व और पश्चिम के धर्म की धारणाएँ भिन्न-भिन्न हैं । इस प्रकार धर्म की धारणाएँ भिन<mark>्न रहने से उनका प्रभाव</mark> काव्य पर भी पड़ता है। पूर्वीय विचार से कर्म के परिणाम की समीक्षा उसके प्रेरक भाव से होती है और पश्चिमी विचार के अनुसार उसका परिणाम ही मुख्य है। सद्भाव की प्रेरणा से किए हुए किसी कर्म का परिणाम यदि अनिष्टकारक भी हुआ, तो कर्त्ता दोषी नहीं माना जा सकता, किन्तु इसके विपरीत पश्चिमी मत से

कुभाव-प्रेरित कर्म का परिणाम यदि संयोगवश हितकर प्रमाणित हुआ, तो कर्त्ता पुण्य का अधिकारी हो सकता है। कुछ दार्शनिक इससे भिन्न विचार भी रखते हैं।

धर्म की धारणाओं के इस अंतर ने जीवन की प्रकृति में थोड़ी विभिन्नता छा दी है। जहाँ शुद्ध मानवता की दृष्टि से जीवन का प्रश्न है, वहाँ जगत् के काव्य में एक-इच्छा तथा कर्म का रूपता है, पर जहाँ देश की सभ्यता तथा संस्कृति सम्बन्ध और

जीवन की प्रकृति से प्रेरित भावों के आवरण से जीवन आच्छा-दित हो गया है वहाँ यही समझना चाहिए कि

उस सभ्यता तथा संस्कृति से पृथक जीवन कुछ नहीं है। इस विषय में अब कुछ पश्चिमी छेलक भी अन्यथा विचार रखने छगे हैं। डा॰ जॉन्सन के चरित्र-छेलक वौसवेछ ने उनके कथन को इस प्रकार अंकित किया है कि यदि किसी भिखारी के शिर को फोड़ने के विचार से हम उस पर पैसे फेंके और वह उन पैसों को चुनकर अपना पेट पाले तो उसके छिए हमारा यह काम अच्छा ही हुआ, किन्तु हमारे इस कार्य के अभिप्राय को कोई अच्छा नहीं कह सकता। कर्म के केवल परिणाम पर ही अभिप्राय निर्भर नहीं करता। कर्म में जबतक बुद्धि-बृत्ति के अनु-सार अनुव्यवसाय, प्रत्यभिमान, प्रत्ययानुपञ्चता आदि न हो तब-तक उस कर्म का सारा श्रेय कर्त्ता को नहीं दिया जा सकता। आवेग, उद्देग, क्षोभ आदि से जिन कर्मों की प्रेरणा होती हो

There is no real reason to doubt the good or evil in the motive of an action is exactly measured by the good or evil in its consiquence. Green: Prolegomena to Ethics. P.320-

और कर्म का विधान हो जाने पर चित्त की साधारण स्थिति में कर्त्ता यदि अपने पूर्व निश्चय में परिवर्त्तन करना न चाहे, तो उस कर्म के साथ उसके जीवन का सम्बन्ध देखा जा सकता है। करुणा के आवेग में यदि किसी व्यक्ति ने एक भिखारी को, अपनी जेव में पैसा न पाकर, रुपया ही दे दिया और आवेग के शांत होने पर पैसे के बदले रूपया देने का उसे पश्चात्ताप हुआ, तो वह सम्पूर्ण कर्म का अधिकारी नहीं माना जा सकता। इच्छा-पूर्वक कर्म का नियोजन ही जीवन है। भाव और विचार से जीवन की सत्ता पृथक् नहीं है। उच भाव तथा विचार से प्रेरित होकर कर्म करनेवाले अध्यवसायी व्यक्ति ही महापुरुष कहलाते हैं। अतः यह स्पष्ट हैं कि जीवन की उचता या नीचता का विचार भावों की क्रिया के अतिरिक्त और कुछ नहीं है। कुछ लोग केवल भावों की सत्ता पर विश्वास न कर, जीवन की महत्ता का सम्बन्ध प्रतिभा के साथ भी लगा सकते हैं। जीवन की महत्ता में प्रतिभा के योग को अस्वीकृत नहीं किया जा सकता, किन्तु जीवन के निर्माण में प्रतिभा कोई आवश्यक प्रतिबन्ध नहीं। जिसके हृद्य में भावों की सचाई है, उच्चता है, वह प्रतिभा सम्पन्न न होने पर भी अपने जीवन की एक मर्यादा रखता है। यदि किसी के हृदय में किसी की वस्तु चुरा छेने का भाव है तो राज-नियम की दृष्टि में वह अभी अपराधी नहीं हो सकता, परन्तु धर्म-नियम तो उसे वहीं पकड़ छेता है। यह भाव यदि उसके हृदय में जम गया है, तो उसके जीवन के अन्य सारे कर्म उसी से प्रेरित होंगे। सुविधा मिलने पर वह चोरी करना नहीं छोड़ सकता। न्यायशास्त्र के जिस कथन का उल्लेख मैंने किया

है, उसके अनुसार भी मनुष्य पहले जानता, तब इच्छा करता और उसके उपरांत प्रयक्षशील होता है। चोर भी लोभनीय पदार्थ को प्राप्त कर सुखी बनने का ज्ञान रखता है और तब सुख को प्राप्त कर सुखी बनने का ज्ञान रखता है और तब सुख को प्राप्त करने की इच्छा से उस पदार्थ को चुराने का प्रयक्त करता है। इसके विपरीत उच्च कर्मों के विधान में भी इच्छा का कर्म के साथ ऐसा ही सम्बन्ध रहता है। जीवन को महत् बनानेवाला जो प्रयक्त-सौंदर्य संसार में देखा जाता है उसका मूल यही भाव है। इच्छा को छोड़कर जीवन की सत्ता अन्यत्र नहीं है। इच्छा ही मनुष्य हैं। जिसके हदय में, जिस वस्तु के लिए, जिस ढंग की इच्छा होती है वह बैसा ही होता हैं। इच्छा जायत होने पर चित्त में जो स्वन्दन होता है, वही जीव है। अतः चित्त ही जीव है, ऐसा भी कहा जा सकता है। चित्त का स्वन्दन जिस प्रकृत का होता है, उसी प्रकृति का वह जीवन बनता है। इस मत से पूर्व और पश्चिम, दोनों के दार्शनिक विचारक प्रायः एकमत हैं।

काज्य में जिन घटनाओं के उल्लेख से मानसिक विष्लव उपस्थित होने की आशंका रहती है, उनकी वांछनीयता या अवांछनीयता पर ध्यान रख कर ही काव्यकार उसका उल्लेख भाव, मानसिक करता है। जो काव्यकार, पाठक के हृदय में, विष्लव को जगा कर उससे अपना कामभर चला लेने के बाद उसे शांत रखने की क्षमता रखता है, वही सचा

१. काममय एवायं पुरुषः, बृहदारण्यक, ४, ४, ५,

Representation 2. Lay: The child's unconscious mind, P. 15.

३. जीवश्चित्त परिस्पंदः पुंसां चित्तं स एव च॰—योगवाशिष्ठ ३-१४। Every thing is in sensation—Hegel: Philocophy of mind P∙ 21. (English Translation by wallace)

कलाकार है। बहुत से भाव ऐसे होते हैं जो एक बार जग जाने पर बहुत देर तक संयत नहीं हो पाते। जो व्यक्ति निर्वल मानसिक शक्तिवाले होते हैं, वे कभी कभी भावों का रूप मानसिक न रखकर शारीरिक क्रिया द्वारा अभिव्यंजित करते हैं। किसी वच्चे के मुख से किसी घटना का वर्णन सुनने से इसकी सत्यता प्रगट हो जाती है। उसके वर्णन में शब्दों से अधिक अंगों की क्रिया रहती है। किसी शब्द के रूप पर, मन-ही-मन विचार करते समय भी, हमारी जिह्वा, मूर्धा, तालु आदि उच्चारण में योग देनेवाले अंग तद्नुकूल स्पन्दित हो जाते हैं। जिस ढंग के जो भाव हैं वे मन में स्थान पाते ही मनुष्य को अपने अनुरूप क्रिया-तत्पर करने के लिये वाध्य करने लगते हैं। हँसी की बात सनकर लोग हँसना रोक नहीं सकते। शोक की बातें सुनकर दुखी बनना छोड़ नहीं सकते। जिस प्रकृत का जो भाव होता है, वह तत्काल ही अपने प्रभाव को व्यंजित करता है। हँसने लायक बातों को सुनकर मनुष्य तत्काल ही हँसता है। दो-चार घण्टे के बाद हँसने के लिए अपने को संयत नहीं रख सकता। यह दूसरी बात है कि उसी बात की याद कर बार-बार हँसी आवे, किन्तु पहली बार उस बात का प्रभाव पड़ता ही है। इसी प्रकार किसी-न किसी प्रकार का भाव अपनी सत्ता को प्रकट किए बिना नहीं रह सकता। बहुत से धूर्त्त-चालबाज आदमी ऐसं होते हैं, जो अपने मन के भावों को छिपाने में कुछ सफल भी हो जाते हैं<mark>, पर उन्हें इसके लिये बड़ा प्रयत्न करना पड़ता है।</mark> ऐसे प्रयत्न के फल-स्वरूप प्रभाव की वाह्य अभिव्यक्ति तो दबी-सी रहती है.

Dr. Bain: The Senses and the Intellect, P. 457.

किन्तु अन्तर्जगत में उसके संस्कार को कोई नष्ट नहीं कर सकता।
यह उसी दशा में सम्भव है, जब उस व्यक्ति के हृदय की वृत्तियाँ
कुंठित हो गई हों। गम्भीर व्यक्ति में यह देखा जाता है कि छोटेछोटे भाव उनकी मानसिक स्थिति को बदलने में समर्थ नहीं
होते, यह इसिछिये कि उनकी गम्भीरता उन छोटे-छोटे भावों से
कहीं अधिक बढ़ी-चढ़ी और व्यापक होती है।

भावों की सूक्ष्मता पर विचार कर उनके दो मुख्य वर्गीकरण किए जा सकते हैं-एक शक्त और दूसरा अशक्त । क्रोध, उत्साह, साहस आदि शक्त भाव हैं और करुणा, दया, भावों का वर्गी-क्षमा, सहानुभृति आदि अशक्त । सहदय मनुष्य करण, उनकी प्रक्या और में भावों की सभी वृत्तियाँ रहती हैं। सहृद्यता जीवन पर प्रभाव का अर्थ केवल सहानुभूति-पूर्ण हृद्य नहीं, बल्कि हृद्य की जितनी वृत्तियाँ हैं सव की स्थिति है। क्रोध के अवसर पर क्रोध करना, करुणा के अवसर पर सहानुभूति दिखाना सची सहृदयता है। उच और शक्तिशाली जीवन का निर्माण केवल शक्त भावों से ही नहीं होता, यथार्थ में जीवन की सार्थकता के लिए अशक्त भावों का अवलम्बन भी आवश्यक है। वास्तविक जीवन में मनुष्य के सुख की प्रवृत्ति और दुख की निवृत्ति रहती है। बड़े-बड़े दयाबीर भी दूसरे के अगाध दु:ख को देखकर अपना मुख इसिछए फेर छेते हैं कि उस दु:ख को दूर करना उनकी शक्ति के बाहर की बात है। इस प्रकार मुख फेरने में दुः खी के दुः ख को दूर करने की अनिच्छा नहीं झलकती, प्रत्युत् निराशा झलकती है। दुःख की अपरिसीमिता को देखकर तदनुरूप अपनी असमर्थता जान कर उनके हृद्य में जो दु:ख होता है वह उन्हें उस दृश्य के सम्मुख से हट जाने की वाध्य करता है। यह भी दुःख की निवृत्ति है। इसी प्रकार परोपकार करना भी अपने दु:ख को दूर करना ही है। परोपकार की वृत्ति में अपने दुःख को दूर करने की भावना दिखलाना अयुक्ति-सङ्गत माल्र्म पड़ता है। किन्तु यह सत्य है कि दूसरे के दु:ख को देखकर जब मनुष्य के हृदय में चोट पहुँचती है, तब अपनी उस चोट के दुःख को ही दूर करने के लिए वह उसका उपकार करता है। यदि दूसरे के दुःख को देखकर मनुष्य के हृदय में किसी प्रकार का दुःखानुभव न हो, तो वह परोपकार में प्रवृत्त हो ही नहीं सकता। अतः यह निश्चित है कि अपने हृद्य के दुःख को दूर करने के लिए ही मनुष्य परोपकार, दया, कृपा, क्षमा करता है। जगत् के सारे व्यापारों के लिए हृदय की संवेदना ही प्रधान है। इसके बिना कोई काम नहीं हो सकता। जब कभी मनुष्य किसी बात में दूसरे की धारणा के अनुसार अपने की अशक्त समझकर दुःखी होता है, तब अपनी इस अशक्तता को बड़े जोर के साथ पूरा करने की चेष्टा करता है। संसार में ऐसे बहुत छोग देखे जाते हैं; जो अपनी स्थिति के अनुसार काम न कर दूसरे की धारणा को भ्रम प्रमाणित करने के लिए कभी-कभी दुस्साहस के साथ काम कर बैठते हैं । यह भाव वस्तुतः दूसरों की दृष्टि में अपने को कम समझना ही है। अपने को कम समझने तथा उच समझने की भ्रमपूर्ण भावनाओं से मनुष्य के जीवन की दिशाएँ प्रायः बद्छ

<sup>9.</sup> The aggressive acts of (the physical or intellectual) bully are really an overcompensation for his unconscious feeling of inferiority. Lay: The Child's Unconscious Mind P. 157.

जाया करती हैं। मनुष्य के हृद्य में अपने सम्बन्ध में जो संवेदना उठती है, उसी के अनुसार उसके जीवन का निर्माण होने लगता है। मानव-हृद्य भावों का सन्तुलन रखने की चेष्टा करता है। जहाँ बन्धन है, गति का अवरोध है, वहाँ भावों की किया उसे तोड़ने का प्रयत्न करती है। अपनी कृतकृत्यता पर मनुष्य को गर्व होता है। वस्तुतः यह गर्व अपनी कृतकृत्यता से उऋण होने के लिए होता है। अपने दुःख के सजीव कारण पर मनुष्य क्रोध करता है। यह क्रोध दुःख को दूरकर हृदय को समान स्थिति में रखने के प्रयत्न-स्वरूप होता है। अपनी प्रशंसा सुनकर मनुष्य को प्रसन्नता होती है। यह प्रसन्नता अपनी आनन्द्मयी स्थिति की कल्पना से होती हैं, जिसके आधार पर प्रशंसा के वे शब्द व्यक्त हुए हैं। मनुष्य जैसा है, जिस स्थिति में है, वैसा कहना <mark>प्रसन्नता को उत्तेजित नहीं करता । जितना वह है, उतने से</mark> अधिक पर ही उसकी प्रसन्नता निर्भर करती है। अतः जो वह नहीं है, वही बनने या समझे जाने की भावना से वह प्रसन्न होता है। <mark>इसी प्रकार प्रसन्नता पाने की चाट पाकर वह ख़ुशामद्-पसन्द्</mark> और उसे न पाकर वह आत्म-प्रशंसी बन जाता है। कल्पना के आनन्द से तृप्ति न मिलने पर वह अपने मुख से ही अपनी प्रशंसा के लिए बाध्य होता है। इस प्रकार की वाध्यता प्रसन्नता की चाट पाकर ही होती है। यही अहङ्कार की पहली सीढ़ी है। जो मनुष्य आत्मश्लाघी होता है, उसकी तर्क-बुद्धि मारी जाती है। अपने ऊपर कहे गए व्यंग्यों को समझने की शक्ति उसे नहीं रहती। जीवन की दिशा को बदलने में भाव बड़ा महत्त्व रखता है। कर्म के अभाव में जीवन का कुछ भाव नहीं माना जा सकता।

भाव की साधारण स्थिति तथा उसके आवेग में स्पष्ट अन्तर
है। भाव को बार-बार उत्तेजित कर यदि उसके अनुसार कार्य न
कर चित्त को शान्त कर दिया जाय, तो कुछ दिनों
को बाद वह निष्क्रिय हो जाता है। भाव की
प्रेरणा का अनुसारी-कार्य नहीं करने से हृदय
अपमानित हो कर उस वृत्ति को ही छोड़ देता है।

दुःखी के दुःख को देखकर हृदय में करुणा उत्पन्न होती है और उस करुणा की प्रेरणा के अनुसार दुःखी की सहायता कर हृदय को सन्तुष्ट न किया जाय, तो एक दिन ऐसा समय भी आयगा, जब किसी के दुःख को देखकर हृदय में करुणा उत्पन्न ही न होगी। उस भाव के लिए हृदय जड़ हो जायगा। जिस हर्य को देखकर भावावेग उत्पन्न होता है, सदा उसके अनुसार कार्य करने से मनुष्य की प्रकृति में वह एक स्थान प्राप्त कर लेता है। रास्ते से चलते हुए पगले को देखकर लड़के उसे स्वभावतः तङ्ग किया करते हैं। इससे पागल कुढ़ता है, झुंझलाता है और कुद्ध होता है। बार-बार ऐसा किये जाने पर जब कभी वह अपने आसपास लड़कों के झुण्ड को देखता है, तब वह कोध के भावावेग में आ जाता है। मानव-प्रकृति की यह विशेषता है कि वह भाव-स्थिति या उसके आवेग के कारण ही किसी कार्य की ओर प्रेरित नहीं होती, बल्कि अचेतन रूप में भी स्वभावगत कार्य की ओर प्रेरित हो जाती है।

संसार में जितनी वस्तुएँ हैं, उनसे मूर्ख और विद्वान दोनों ही अपने-अपने ढङ्ग से आनन्द और विषाद प्रहण करते हैं। उन्हें यह बताने की आवश्यकता नहीं कि आनन्द और विषाद के कौन-

कौन से तत्त्व हैं। ज्यावसायिक उपयोगितावाद के इस युग में विषादोत्पादक वस्तुओं से भी कुछ-न-कुछ आनन्द का रस निचोड़ा जा सकता है; किन्तु नैतिक उपयोगिताबाद इन वस्तुओं से विशेष <mark>प्रयोजन नहीं रखता। यह इसिलये नहीं कि विषाद अनै</mark>तिक होता है। जीवन के साथ विषाद का सम्बन्ध उतना ही गहरा है, जितना आनन्द का। काव्य का आनन्द जीवन का स्वार्थ है. परन्तु यह स्वार्थ परमार्थ की परिधि के भीतर रहता आया है। स्थायी आनन्द-वृत्ति जव जगत् और जीवन के किसी आधार को <mark>पाकर जाग्रत होती है, तव प्र</mark>फुह्नता आती है और विषाद-वृत्ति में <mark>झंझळाहट। ऐसे मनोभाव अपनी मूळ-वृत्तियों की स्थिति को</mark> सूचित करते हैं। मनुष्य जब जिस स्थिति में रहता है, तब वह साधारणतः स्थिति की गम्भीरता के कारण उसी में निमन्न रहता है। इस निमग्रता की तोडकर जब कभी कोई व्यक्ति उसे उस स्थिति से हटाना चाहता है, तब वह फिर-फिर उसी भाव में डूबे रहने की चेष्टा करता है। यह स्थिति तब तक बनी रहती है, जब तक उस स्थिति में बने रहने की सारी शक्ति नि:शेष नहीं हो जाती।

## दूसरा अध्याय

## जीवन का वातावरण औ<mark>र काव्य-प्रकृति</mark>

हमारे जीवन के चारों ओर अलक्ष्य रूप से संस्कार का एक ऐसा वातावरण फैला रहता है, जिसका प्रभाव हमारे कल्पनाशील मन पर बराबर पड़ता है। यह एक प्रकार की जीवन और आध्यात्मिक शक्ति है, जिसे हम देख तो नहीं संस्कार सकते, किन्तु उसके प्रभाव से बचने की क्षमता भी नहीं रखते। जब हम कभी निरपेक्ष होकर चुपचाप बैठे रहते. तब हमारे मन में कितने ही प्रकार के मनोविकार उठते और विलीन होते हैं। कभी अच्छे संस्कारों का उद्भव होता है और कभी बुरे। संस्कारों का यह अस्तित्व जगत् के अणु-परमाणु में है और जिसके मन में जैसे संस्कारों को प्रहण करने की जैसी शक्ति रहती है, वह वैसे ही संस्कारों को उसी तरह अपनाता है। वाह्य जगत में ऐसे संस्कारों की सत्ता मान कर भी यह कहा जा सकता है कि जीवन के साथ उसका कोई प्रकट सम्बन्ध नहीं। इसी कारण ऐसे संस्कारों का सम्बन्ध आध्यात्मिक ही माना जाता है। किसी ऋषि के शान्त तपोवन में, जहाँ सिंह के सामने मृग-शानक किलोलें करते हैं, मत्त मयूर के सामने फणिधर फण फैलाते

हैं, वहाँ उस ऋषि के अहिंसक संस्कार का ही वातावरण है। जहाँ का वातावरण दूषित रहता है, वहाँ का कुप्रभाव भी निर्वल धारणा-शक्तिवाले व्यक्ति के चित्त पर पड़े विना नहीं रहता। किसी के व्यक्तित्व की महत्ता को स्वीकृत कर नत-मस्तक होना आध्यात्मिक संस्कार का ही प्रभाव है। जीवन में संस्कारों की जो आध्यात्मिक सत्ता दिखाई देती है, वह जीवन के आवरण में रहकर काव्य में भी आती है। संस्कारों के योग से, जीवन की तरह, काव्य की प्रकृति में भी थोड़ा-बहुत तदनुकूल परिवर्त्तन होता है।

आरम्भ से ही हमारा जीवन, सामाजिक अनुकरण के आधार पर अपनी लौकिक पूर्णता को प्राप्त करने का उद्योग करता है। यह बात केवल जीवन की स्थूल कियाओं को ही सामाजिक-जीवन ध्यान में रखकर नहीं कही जाती, प्रत्युत जहाँ और मनोविकार सूक्ष्म मनोविकारों का विकास होता है, वहाँ भी हम देखते हैं कि उन मनोविकारों ने अपने विकास के लिए समाज के ही किसी-न-किसी अङ्ग का आश्रय छिया है। क्षमा, क्रोध, उत्साह, सहानुभूति आदि मनोविकार नैसर्गिक अवस्य हैं, किन्तु इन सब की सत्ता समांज में ही प्रकट की जा सकती है और समाज से ही उसका पोषण हो सकता है। ईर्ध्या-जैसे दूषित मनोविकार का जन्म समाज की धारणा पर ही अवलम्बित है। <mark>यस्तुगत होती है और ईर्ष्या व्यक्तिगत। समाज की दृष्टि जब</mark> दो समान व्यक्तियों पर एक साथ पड़ती और दोनों के विकास में विषमता पायी जाती है, तब क्षुद्र व्यक्ति के हृदय में समाज की इस धारणा के फल-स्वरूप दूसरे व्यक्ति के प्रति ईर्घ्या उत्पन्न होती है। वस्तुतः इस ईर्ष्या से उस व्यक्ति का कोई लाभ नहीं होता। वह समाज में अपने अभीष्ट पद का अधिकारी नहीं होता, तब भी ईर्ष्या में जलकर ही वह अपने हृदय को सन्तुष्ट कर लेता है। सदाचार से सुख प्राप्त हो सकता है, पर सदेव नहीं। यदि सदाचार से सुख प्राप्त होने का नियम अटल रहता, तो संसार में दराचारी खोजने से भी नहीं मिलते; क्योंकि दुःख कोई नहीं चाहता। असत्यवादी असत्य बोळकर भी समाज में कम-से-कम अपने को सत्यवादी बनने का ही ढोंग रचता है। प्रत्येक असत्य का विधान सत्य के अनुकरण पर ही होता है। इसी प्रकार लोभी अपने को निलींभ तथा चोर अपने को ईमानदार प्रमाणित करने की चेष्टा करते हैं। यह सदाचार की विशेषता ही है कि मनुष्य उसका अधिकारी न होने पर भी अपने को वैसा ही दिखलाने का प्रयत्न करता है। यथार्थ में जो व्यक्ति गुणवान रहते हैं. वे दसरों के दोष पर आक्रमण करने की प्रवृत्ति नहीं रखते। यह इसलिए कि उनकी वृत्तियों के लिये उनके पास साधन है, जिसमें वे लीन हो सकें। जिस व्यक्ति के पास कोई गुण नहीं रहता, वह ईर्ष्या के वशीभूत होकर दूसरे के गुण पर आक्रमण करता है। इस प्रकार की भावना में अपने जीवन के विकास की धारणा नहीं रहती। समाज में अपनी स्थिति को दूसरों से कम देखकर मन में जलन उत्पन्न होती है। एक दूसरे दृष्टिकोण से भी इस विषय का स्पष्टीकरण हो सकता है। मनुष्य की वृत्तियों का सन्तोष, गुण को प्राप्तकर या वहाँ तक पहँचकर ही होता है : चाहे वह उसे अपने पास मिले या दसरे के पास। गुणहीन व्यक्ति भी दूसरे के गुण की विशेषता

के सामने नत-मस्तक होता है। इससे यह प्रमाणित है कि मनुष्य की सत्प्रवृत्तियाँ स्वाभाविक हैं। गुणहीन व्यक्ति की जब यह पता लगता है कि गुणी की उचता ने समाज की धारणा में उसका स्थान हेय बना दिया है, तब उसकी बुद्धि की निर्वलता कुप्रवृत्तियों को जन्म देने लगती है। अपने घर में भोजन के अभाव से भूखे रहने पर, दूसरों को भी भूखा रखने की चे<mark>ष्टा करना ईर्ष्या का लक्ष्य होता है । जहाँ गु</mark>ण है, वहाँ ईर्ष्या टिक नहीं सकती। जो व्यक्ति जिस गुण का अधिकारी है, उसमें उस गुण की शोभा होती है और समाज के किसी भी व्यक्ति को इससे असन्तोष नहीं होता। ऋण के परिशोध में किसी महाजन को दिए गए रुपए के प्रति किसी के मन में वैसा अन्यथा भाव उत्पन्न नहीं हो सकता, जैसा कि उसी रुपए को हम किसी अन्य व्यक्ति को बिना किसी विशेषता के यों ही मुफ्त में दे दें। गुण हो या अवगुण, समाज के वातावरण से अलग रह कर कोई भी मनुष्य, उसके विकास की बात कौन कहे, उसकी सत्ता को भी प्रमाणित नहीं कर सकता। आध्यात्मिक संस्कारों के योग से जीवन में जो एक सजीवता लक्षित होती है, वह जीवन के बीच ही रहकर सम्भव है, अन्यत्र नहीं।

काव्य में किसी पात्र के चिरत्र-चित्रण की दृष्टि से केवल उसी
पात्र की सत्ता पर्याप्त नहीं समझी जा सकती।
के लिये जीवन
के लिये पत्र के जीवन की विशेषता दिखाने
के लिये एक छोटे-मोटे समाज का आधार
लेना पड़ता है। मर्यादा पुरुषोत्तम रामचन्द्र
का चरित्र-चित्रण रामायण का परम उद्देश्य है, किन्तु क्या वह

सीता, लक्ष्मण, कैंकेयी, भरत, शवरी, हनुमान, सुप्रीव, रावण आदि के बिना पूर्ण कहा जा सकता है! शकुन्तला के आरम्भिक जीवन का चित्र उपस्थित करने के लिये कालिदास ने गौतमी, प्रियम्बदा तथा अनुसूया का अस्तित्व आवश्यक समझा। जीवन का चित्रण जीवन के संसर्ग में ही हो सकता है। जहाँ जीवन को व्यक्त करने के लिये जीवन का आधार नहीं मिलता, वहाँ भी हम अतीत जीवन के संस्मरणों के सहारे आगे बढने का प्रयत करते हैं। मेघदत के विरही यक्ष का जीवन इस प्रकार का एक अच्छा उदाहरण हो सकता है। अलकापुरी में रहकर उसने जिस प्रकार का विछासपूर्ण जीवन व्यतीत किया था, उसके संस्मरण ने इस निर्वासन में उसके जीवन में एक नयी स्फूर्ति का मार्ग बना दिया, यह सत्य मानना पड़ेगा। उसकी कल्पना में विरहिणी यक्षिणी का म्लान मुख सदा विराजमान रहा । <mark>आषाढ़</mark> के प्रथम मेघ को देखकर पिछले संस्कारों के वशीभृत हो उसने निर्जीव मेघ को भी जीवन्त-सा मान लिया। रामगिरि के जन-शून्य वातावरण में विरही यक्ष ने एक ऐसे अवलम्ब को चुन लिया, जिसके उपलक्ष्य से उसके सारे मनोविकार अभिन्यक्त हो सके।

मनुष्य का जीवन सदा अपूर्ण रहता आया है; किन्तु वह
पूर्णता पर पहुँचने की चेष्टा भी बराबर करता रहा है। जीवन
का प्रत्येक क्षण अपनी पूर्णता को प्राप्त करने में
ही व्यतीत होता है। यह सत्य है कि यदि
हम अपने जीवन के विकास-क्रम के मूल का
पता लगावें, तो हमें माल्यम होगा कि अपने जीवन में हमें जो-कुछ

विशेषता दिखायी पड़ रही है, वह समाज की देन हैं । जीवन में मृत्यु को पाकर ही विकास का क्रम रकता है, अन्यथा वह किसी-न-किसी रूपसे विकास के पथ पर चलने की चेष्टा करता ही रहता है। जब जीवन का भविष्य अन्धकारपूर्ण माल्रम पड़ने लगता, तब जीवन अपने आलोकमय अतीत की याद कर ही अपनी सत्ता को जीवित तथा सुरक्षित रखता है। मनुष्य-जीवन जिस काल में रहेगा, जिस स्थिति में रहेगा, वह अपनी सत्ता जीवन्त रखने की चेष्टा करेगा। जीवन में स्थितता नहीं रहती। जब कभी आगे का मार्ग अवरुद्ध हो जाता है, तब भी वह निश्चेष्ट हो कर चुपचाप बैठ नहीं रहता। आँखें आगे रखकर वह पीछे चलने लगता है; क्योंकि जब तक जीवन में कोई गित नहीं रहेगी, तब तक उसकी यह संज्ञा भी नहीं मानी जा सकती।

जीवन में हमें अपनी कठिनाइयों पर विजय प्राप्त करने पर हर्ष और पराजय पर विषाद होता है। विजय-पराजय जीवन में हर्ष-विषाद का एक सामान्य विषय रहता आया है। कभी-कभी ऐसा होता है कि अपनी पछ्छी विजय का स्मरण जीवन की वर्त्तमान स्थिति को सुखद बनाता है। पराजय के सम्बन्ध में भी हमारी मानसिक चेतना एक दूसरे ही रूप में जाम्रत होती है। अपने बहुत पिछछे काछ के पराजय की भी, जिसका अनुसारी-परिणाम हमारे वर्त्तमान पर कोई आघात नहीं कर रहा है, याद कर हम विषण्ण नहीं होते, एक प्रकार से निरपेक्ष

<sup>9.</sup> Prof. Baldwin: Social and Ethical Interpretation in Mental Development, P. 11.

रह जाते हैं। इस निरपेक्षता का कारण, पराजय के बाद उतने काल पर हमारे जीवन की सत्ता की विजय है। अपने किसी प्रिय का उत्कट शोक भी कुछ दिनों के बाद अपनी गुरुता की छोड़ देता है। काल पर विजय प्राप्त कर ही हृदय अपने भावों की प्रचण्डता को शांत रखने में समर्थ होता है।

पाश्चाल समीक्षा-सिद्धान्तों के आधार पर कुछ लोग काव्य को जीवन की व्याख्या मानते आए हैं। वस्तुतः काव्य जीवन की व्याख्या हो या अनुवाद, हमें यहाँ इससे काव्य में प्रभाव कुछ विशेष तात्पर्य नहीं। काव्य में जो जीवन के रूप में जीवन चित्रित किया जाता है, वह किस रूप में, इसी पर यहाँ विचार करना है। प्राकृत जीवन की सत्ता काव्य में एक प्रभाव के रूप में प्रकट होती है। जगत् में जो जीवन है, काव्य में भी वही जीवन नहीं रहता, बल्कि उसका प्रभाव-मात्र रहता है। जिस जीवन में प्रभाव की जितनी क्षमता रहती है, काव्य में उसे वैसा ही स्थान प्राप्त होता है। जिस प्रकार किसी व्यक्ति का 'फोटो' उसके आलोक और छाया के अतिरिक्त और कुछ नहीं, उसी प्रकार काव्य का जीवन भी उसकी सत्ता के प्रभाव के सिवा और कुछ नहीं। यदि काव्य में हम जीवन की सत्ता को प्रभाव के रूप में व्यक्त करने की बात न मार्ने, तो व्यक्ति के अंग-प्रत्यंग, शिख-नख-वर्णन से ही काव्य में जीवन का विधान मान छेना पड़ेगा । वह व्यक्ति लंबा था, उसकी आँखें बड़ी-बड़ी, नाक पतली और ऊँची उठी हुई, मूँ छें घनी और तीर की तरह नुकीली आदि कहने से उसके मुख या शरीर के खहर का ही बोध होता है. किन्तु उसके व्यक्तित्व या जीवन के लिए इतना या इसी प्रकार

बहुत कहने पर भी काव्य का तात्पर्य सिद्ध नहीं होता। शारीरिक वर्णन के साथ-साथ या बाद जब हम यह कहने को वाध्य होते हैं कि वह व्यक्ति वहुत सुन्दर या खराब है, उदार या कृपण है, सदाचारी या दुराचारी है, तब हमारे चित्त पर उसकी सत्ता का प्रभाव ही समझना चाहिए। किव या छेखक के हृदय में किसी व्यक्ति का शरीर प्रविष्ट नहीं हो सकता और जब तक हृदय के साथ उसका संबंध न हो, तबतक काव्य में उसका विधान संभव नहीं। यही कारण है कि किसी के आत्मभाव की सत्ता के प्रभाव को ही कछाकार अपने हृदय में छेता है और अपनी आध्यात्मिक शक्ति का योग देकर काव्य में उसका मार्मिक विधान करता है।

काव्य में प्रभाव के रूप में जीवन के विधान की बात ऊपर कही जा चुकी है। अब इस पर एक भिन्न दृष्टिकोण से विचार करना है। जीवन की किसी घटना से वास्तविक प्रभाव और उसका हो वा कार्ल्पानक, यदि हमें किसी को प्रभावित विश्लेषणात्मक करना होता है, तो प्रमाण से पृष्टकर उसका कारण वर्णन करना पड़ता है। कोई सदाचारी या दुरा-चारी है, इतना कह देने से ही किसी के चित्त पर अभीष्ट प्रभाव नहीं पड़ सकता। काव्य का अभिप्राय तो इससे तनिक भी सिद्ध नहीं होता। जीवन में प्रभाव की जो मूल कियाएँ हैं, उन सबके विश्लेषण से ही काव्य में उसका वास्तविक विधान रोता है। कोई सदाचारी है, तो किन सुकर्मी से; कोई दुराचारी है, तो किन पार्पों से ? कलाकार ने किसी के व्यक्तित्व के सम्बन्ध में जो धारणा बना रखी है, उसका प्रमाण पाठक और श्रोता को देना पड़ेगा,

उसके औचिस को सिद्ध करना होगा। पाठक का भी अपना भाव है, अपना विवेक-विचार है, अपनी धारणा-शक्ति है। दूसरे द्वारा संचित प्रभाव से ही उसके जीवन के सारे काम नहीं चल सकते। काव्य में कर्मी के उहिष्यित होने का प्रयोजन उसके उस वातावरण से है, जिसके बीच रहकर वह पला है। जीयन के बीच रहकर जीवन को देखने से उसका कोई अंग छूटने नहीं पाता। ऊपर-नीचे, आगे-पीछे, बाहर-भीतर, अगल-बगल सब दृष्टिगत हो जाते हैं। किसी तालाव में खिले हुए कमल के सौन्दर्य को बताने के लिये केवल सुन्दर कह देने से ही काम नहीं चलता, वरन् उस कमल के आस-पास, उसके पत्तों, भोंरों, शैवाल-जाल, जल की हस्की लहरों आदि का बिम्ब-म्रहण कराना आवश्यक हो जाता है। अपने वातावरण के बीच रहकर ही मनुष्य के जोवन की यथार्थ स्थिति का पता चलता है। मानव-समाज ही जीवन का वातावरण है। जीवन के तत्त्वों के विकास में समाज का बड़ा भारी ऋण है। मनुष्य केवल अपने विषय में ही नहीं सोचता, वह दूसरों के लिए भी सोचता है, वह दूसरों के भावों से ही लाभ उठाता है। दूसरों ने जी देखा है, जो सुना है, जो अनुभव किया है, उन सब के आधार पर जीवन का विकास होता है। यदि ऐसी बात नहीं रहती, तो प्रत्येक मनुष्य को आदिम युग से ही अपने जीवन का आरम्भ करना पड़ता और अबतक बुद्धि, विज्ञान, कला <mark>के योग</mark> से जिस सभ्यता का विकास हुआ है, उससे वह कोई लाभ नहीं

<sup>9.</sup> Prof. Baldwin: Social and Ethical Interpretations in Mental Development. P. II.

उठा सकता। परन्तु ऐसी बात नहीं है। समाज सभ्यता की जिस स्थिति पर पहुँच गया है, उसके बाद से ही हम आगे बढ़ने की चेष्ठा करते हैं। यही कारण है कि काव्य में जीवन पर समुचित प्रकाश डालने के लिए समस्त सामाजिक वातावरण का चित्रण आवश्यक हो जाता है, जिसके साथ उसका सम्बन्ध रहा है।

मनुष्य की कल्पना-शक्ति बड़ी अड़त् है। वह सृष्टि के परम सौन्दर्य में भी कल्पना का योग देकर उसे महत्तर बना डालने की चेष्टा करती है। कल्पना से अधिक सुन्दर कल्पना, ब्रद्धि प्रत्यक्ष नहीं हो सकता। लेकिन यह <mark>बात</mark> और सौंदर्य की भी सत्य है कि कल्पना को परिपुष्ट करने की काच्यगत योजना बात बहुत से बुद्धिवादी समीक्षक नहीं मानते। वे बुद्धि के सामने किसी अन्य वस्तु को विशेषता देने की उदारता भी नहीं रखते । प्रत्यक्ष जीवन का सौंदर्य काव्य में परोक्ष सौंदर्य के रूप में प्रविष्ट होता है। अतः जबतक परोक्ष को कल्पना की विशेषता न प्राप्त होगी, तबतक वह प्रत्यक्ष के सामने टिक नहीं सकता । काव्य-समीक्षा में बुद्धिवाद की विजय सर्वत्र नहीं होती । प्रतिभा से जब उसकी मुठभेड़ होती है, तब बुद्धि को अपनी पराजय पर ग्छानि भी नहीं होती। जीवन की जो कियाएँ ज्ञेय हैं, उन पर बुद्धि का आधिपत्य स्वाभाविक है। केवल बुद्धिहीनता के कारण जीवन की जो क्रियाएँ जटिल तथा अज्ञेय मालूम पड़ती हैं, वे यथार्थ में वैसी नहीं होतीं। प्रतिभा के अतिरिक्त समीक्षक के पास ऐसा कोई साधन नहीं, जिसके द्वारा वह जीवन की कियाओं की जटिलता तथा अज्ञेयता को जानने में समर्थ हो सके। बुद्धि की सीमा को पार कर प्रतिभा का उदय होता है।

जीवन के समस्त सौंदर्य को काव्य में प्रविष्ट नहीं कराया जा सकता। जहाँ सौन्दर्भ की अपूर्णता है, वहाँ काव्य में पूर्णता का आवरण देकर पाठकों को भुलाने की चेष्टा की जाती है, किन्तु जहाँ सौन्दर्य पूर्ण है, वहाँ वह अपनी सारी पूर्णता लेकर काव्य में अँट भी नहीं सकता। सारांश यह है कि प्रत्यक्ष जीवन के सौन्दर्य का जो माप-दण्ड है, उससे काव्य का काम सदा नहीं चलता। सारम्राहिता के विचार से थोड़ी देर के लिए कलाकार को भी समीक्षक बनना पड़ता है। कभी-कभी ऐसी स्थिति होती है कि जहाँ सौन्दर्य की पूर्णता है, वहाँ भी काव्य में अपूर्ण सौन्दर्य ही लिया जाता है और जहाँ अपूर्ण सौन्दर्य है, वहाँ कुछ जोड़ दिया जाता है। अतः यह कहना कुछ निश्चित नहीं है कि जीवन के किस अंग को, किस रूप में काव्य में लिया जाना चाहिए। इस बात का सबसे सचा निर्णेता कलाकार ही होता है। समीक्षक तो उसके बाद अपना निर्णय देता है। जीवन के सीन्दर्य को काव्य में प्रविष्ट कराने के लिये बड़ी सतर्कता की आवश्यकता है। बहुधा ऐसा देखा गया है कि अकुशल कलाकार के हाथों सौन्दर्य की मर्यादा मारी जाती है। फूल की पंखुड़ियों पर दुलमुल ओसकणों की जो शोभा होती है, वह मोतियों से कम सुन्दर नहीं, किन्तु अनाड़ी कलाकार के स्पर्श करते ही वह सारी शोभा पानी के रूप में हथेली पर जा गिरती है।

काव्य की प्रकृति की परीक्षा के लिये यह जानना आवश्यक हैं कि काव्य में जिन भावों का वर्णन रहता है, वे काव्य में आने के पहले, कुछ देर के लिए ही सही, कवि के हृदय के भाव रहते हैं।

काव्य में भिन्न-भिन्न पात्रों की भिन्न प्रकृतियों की सूक्ष्मता दिख-<mark>छाने के छिए जिन तत्त्वों का विधान होता है,</mark> वे कविकी प्रकृति के साथ किसी-न-किसी प्रकार का सम्बन्ध अवश्य जीवन में भाव-रखते हैं। बहुत सी बातें ऐसी होती हैं, जिन्हें विधान और मनुष्य चरितार्थ तो नहीं कर सकता, परन्त सोच काञ्य-प्रकृति सकता है। इस तरह बहुत-सी बातें ऐसी भी होती हैं, जिन्हें मनुष्य परिस्थितिवश कर तो लेता है, किन्त्र इसके पहले उसके हृदय में कर्म की प्रेरणा के रूप में उन भावों का स्पष्ट उदय नहीं हुआ करता। रास्ता चलते हुए अचानक साँप को आगे देख, इम उछल तो पड़ते हैं, किन्तु साँप से बचने के लिये उछल <mark>कर आगे बढ़ने की बात, साँप को देखने के पहले, हमारे मन में</mark> नहीं रहती। मनुष्य का जीवन जिस रूप का है, उसी रूप में वह काव्य में प्रतिविम्बित नहीं होता। काव्य में आने के पहले जीवन की बहुत-सी बार्ते छोड़ दी जाती हैं और ऐसी बहुत-सी बार्ते भी ली जाती हैं. जिनका अस्तित्व केवल कल्पना-जगत में ही पाया जा सकता है। इसका कारण यह है कि काव्य में जीवन का विधान करते समय हम सामाजिक जीवन में अपनी स्थिति का भी विचार करते हैं।

ईश्वर की सृष्टि में जो कुछ है, उसमें मनुष्य सर्वाधिक शक्ति-सम्पन्न है। शक्ति से तात्पर्य यहाँ भाव तथा छौकिक सृष्टि-विधान की प्रतिभा से है। यदि वन के किसी कोने में एक फूछ खिछता है, तो उसके छिए किसी के हृदय में आदर-भाव की कोई विशेष सम्भावना नहीं रहती; क्योंकि ईश्वर की शक्ति को प्रमाणित करने के छिए उस फूल को प्रमाण के रूप में दिखलाना कोई विशेष महत्त्व नहीं रखता। छोटे-छोटे बच्चे जब गिलयों में, सड़कों या नदी की रेतों पर छोटे-छोटे घरोंदे बनाते हैं, तब उन्हें अपनी शक्ति पर, सृष्टि करने की छोटी-सी क्षमता पर गर्व होता है। वे बड़े अनुराग से घरोंदे बनाते और उनसे अपने गर्व का आनन्द पाते हैं। गर्व कर्म का ऋण है। ईश्वर की सृष्टि की तरह काव्य में जब काव्य-कार पात्रों का निर्माण करता है, तब उसे अपने इस कर्म के प्रति बड़ा अनुराग होता है। काव्यगत पात्रों के जीवन वस्तुतः लोक-जीवन के अनुरूप ही होते हैं। इसी कारण लोक-जीवन की प्रकृति काव्य की प्रकृति का स्थान लेती है।

प्रत्येक बात के लिए मनुष्य अपने विवेक से उत्पन्न विचार प्रकट नहीं करता। संस्कार या परम्परा से प्राप्त विचारों में ही अपनी बातें मिला देता है। सब में यह शक्ति जीवन की परम्परा नहीं रहती, सब को सब वस्तुओं के निरीक्षण और काव्य और परीक्षण का ज्ञान और अवकाश भी नहीं रहता। इन्हीं कारणों से मन में पहले से जी धारणा बनी हुई रहती है, उसी के आधार पर मनुष्य अपना विचार प्रकट कर देता है। यही कारण है कि प्रत्येक मनुष्य के विचार भौलिक नहीं होते, बल्कि परम्परा से आयी हुई धारणा में योग देनेवाले होते हैं। मानव-जीवन की यह विशेषता काव्य में प्रयुक्त धारणाओं की सामान्यता को प्रतिपादित करती है। परम्परा की यह रूढ़ि आधुनिक जीवन को भूत जीवन से पृथक न होने देने में सहायता करती है। इसी से काव्यगत जीवन में भूत और वर्त्तमान का कोई विच्छेद नहीं माऌम पड़ता।

जीवन के विकास में मूल भावों का व्यतिक्रम नहीं होता। साधारणतः प्रवृत्ति के वहुत दिनों तक एक ही दिशा में चलने को विकास कहते हैं। प्रवाह की इसी दिशा को जीवन का विकास रोकने या बदलने से प्रतिकिया उत्पन्न होती और अतीत हैं। कुछ तत्त्ववेत्ता विकास को रूढ़ियस्त मानते वर्त्तमान का सम्बन्ध हैं, क्योंकि बहुत दिनों तक एक ही दिशा में, एक ही तरह की शक्ति के विकसित होने से, उसमें कुछ रूढ़ि<del>.</del> प्रियता आ जाती है। ऐसी स्थिति में उसकी प्रतिक्रिया के लिए कहीं विरोध और कहीं विद्रोह की भावनाएँ उत्पन्न होती हैं। इस अर्थ में हमारे बहुत से कलाकार भावों के परम्परागत विकास के विद्रोही कहलाते हैं। जीवन के किसी भी क्षेत्र को वे बहुत दिनों तक एक रस और एक रूप देखना पसन्द नहीं करते। जिन कलाकारों में आती हुई विकास-परम्परा के विरोध करने का स्पष्ट साहस नहीं होता, वे अपनी विरोधमयी सत्ता को अपने पात्रों की ओट में प्रकट कर देते हैं। काव्य के विधान में इस बात पर सदा ध्यान रखना पड़ेगा, कि वह अतीत से असम्बद्ध न रहे। जिस काव्य में किसी-न-किसी रूप से अतीत प्रतिध्वनित नहीं होता, वह भविष्य के निर्माण में समर्थ नहीं हो सकता। वर्त्तमान को अतीत ही सङ्घीवित रखता है। अतीत से वर्त्तमान का विच्छेद <mark>उसी दिन सम्भव है, जिस दिन सृष्टि में मानव-जीवन की इस</mark> परम्परा का अन्त हो जाय और तब स्थायी साहित्य का कोई मूल्य भी नहीं रह जाता । यदि हम अपने वर्त्तमान जीवन की परम्परा के मूल सूत्र का अनुसन्धान करें, तो हमें न मालूम कितने लाख वर्ष पीछे जाना पड़ेगा। काव्य भी अपनी वत्तमान जीवन-शक्ति

को सदर अतीत से ढोता आ रहा है। काव्य पर अतीत का यह प्रतिवन्ध उसमें गम्भीरता और मर्यादा रखने में समर्थ होता है। जिस काव्य के साथ यह प्रतिबन्ध नहीं लगा रहता, वह हल्का होकर तेजी के साथ वर्त्तमान को छोड़कर भविष्य में पहँचने की चेष्टा करता है। सामान्य लोक-जीवन कलाकार की इस गति के साथ आगे नहीं बढ सकता। जो काव्य सामान्य लोक-जीवन को अपने साथ लेकर आगे नहीं बढ सकता, उसका कुछ उपयोग और तात्पर्य भी समाज में नहीं रहता । किन्तु, इसकी भी एक सीमा है। काव्य की धारा जब बहुत दिनों तक एक ही दिशा में एक ही गति से चलती रहती है, तब उसमें इतनी रूढ़ि-प्रियता आ जाती है, कि हमें उसमें केवल निर्जीवता ही माऌम पड़ती है । जीवन के तत्त्व सामान्य से ही माऌ्म पड़ते हैं। जीवन के सामान्य तत्त्व में भी देश, काल और जाति के अनुसार कुछ विविधताएँ आ जाती हैं। इतनी विविधताएँ रहने पर भी उस तत्त्व का मूळ तो जीवन का सह्य ही रहता है, परन्तु वह मूळ भूमि की भिन्नता के कारण अपनी विशेषता प्रकट करता है। भारतीय काव्य में सार्वभौम जीवन का संश्लेषण, कर्त्तव्य और धर्म; ब्रीक आदर्श में स्वातन्त्र्य और सौन्दर्य; रोमन में नियम और शासन: पारसी में व्यक्तित्व और माधुर्य की प्रधानता मानी जाती है।

जगत में जहाँ जीवन है, वहाँ किसी-न-किसी रूप में नैतिकता को आश्रय देना ही पड़ता है। जीवन की नैतिकता का यह सम्बन्ध काव्य में भी दिखाई पड़ता है, परन्तु कोई भी काव्य केवल अपने नैतिक आदर्श की महानता के कारण ही महत् नहीं हो जाता।

जीवन की कियाएँ उसमें प्रधान हैं। जहाँ एक ओर जीवन की कमजोरियाँ रहती हैं, वहाँ दुसरी ओर शक्तिशालीनता भी। इसी अशक्ति और शक्ति के द्वन्द्व से जीवन का जीवन और विधान किया जाता है। हास्य और रुदन-काट्य जीवन के दो प्रधान व्यापार, शक्ति तथा अशक्ति से ही सम्बन्ध रखते हैं। अपने को पूर्ण समझकर या दूसरों को अपने से हीन जानकर बुद्धि के दर्प से मनुष्य हँसता है। जब मनुष्य अपने को शक्तिहीन पाकर निरुपाय समझता है, तब वह रोता है। हँसने और रोने के जो विविध रूपान्तर हैं, उनसे जीवन की कियाएँ भिन्न नहीं हैं। जीवन और काव्य की एकात्मता के समय यह स्पष्ट माछम हो जाता है कि विधायक कल्पना जीवन की वास्तविकता को काव्यगत सत्य के साथ मिलाती है, जिससे जीवन की सत्ता काव्य से भिन्न न दिखाई पड़े। काव्य की प्रकृति का विधान करनेवाली जीवन की विविधता—पूर्ण एकता के अतिरिक्त और कुछ नहीं है।

## तीसरा अध्याय

## आत्मभाव और काव्य-विधान

आत्मभाव या व्यक्तित्व पर सूक्ष्म विचार करने के उपरान्त
यह पता चलता है कि निस्सन्देह वह एक अन्विति है, एक अपूर्व
तथा स्पष्ट वैशिष्ट्य है। केवल अपने गुण के
द्वारा ही वह अन्य व्यक्तियों से भिन्न किया जा
सकता है। सम्भवतः व्यक्तित्व के गुण की
इन्हीं धारणाओं को मन में रखकर रवीन्द्रनाथ ठाकुर ने
अन्विति के तथ्य को ही कला का सच्चा सिद्धान्त माना है। यदि
गुण अनावश्यक रहते, तो आत्मरूप ईश्वर इस अनंत गुण को,
जिनसे प्रकृति बनी है, नहीं धारण करते ।

रिव वाबू आत्मभाव की अभिव्यक्ति ही कला का मुख्य उद्देश्य समझते हैं।

<sup>9.</sup> गुणव्यक्तिरियं देवी निगुणः पुरुषः पराः।

नाम रूपे भगवती प्रत्ययः पुरुषः पुमान्—महाभारत

गुण की व्यक्ति प्रकृति है और गुण की अव्यक्ति पुरुष। नाम और रूप
प्रकृति है। अनादि, अनंत, शुद्ध और सरल पुरुष परमात्मा है।

वस्तुतः सौन्दर्य एक साधन है, उसका मुख्य उद्देश्य नहीं।
कला का मुख्य सिद्धान्त अन्त्रित (Unity) का सिद्धान्त है।
अपने भोजन के तात्त्रिक मृह्य को हम उसके
संयोजक तत्त्र्यों से जान लेते हैं, किन्तु उसका
स्वाद तत्त्र्यों की उस अन्त्रित में है, जिसका
विश्लेषण नहीं किया जा सकता। जहाँ वहिर्जगत् के साथ
हमारे हृदय के सम्बन्धमें भावाधिक्य रहता है, वहाँ कला की सृष्टि
होती है। जहाँ हमारा व्यक्तित्व अपने वैभव का अनुभव करता
है, वहाँ कीड़ा के रूप में कला व्यक्त हो जाती है। कला का कार्य
मनुष्य के सच्चे संसार के निर्माण में है, जो सत्य और सौन्दर्य का
जीवित रूप है।

टॉलस्टाय ने 'कला क्या है' नामक अपनी पुस्तक में अपने पूर्ववर्ती सभी कला-सम्बन्धी मत-मतान्तरों की सभीक्षा करते हुए, अपना मत प्रतिपादित किया है। उनके विचार से कला का उद्देश्य एक मनुष्य के हृद्य में उठे हुए भावों को क्रिया, रेखा, वर्ण, ध्वनि, शब्द के हारा दूसरे हृद्यमें अनुभव करना-कराना है। टॉलस्टाय का यह मत भारतीय साहित्य की रस-पद्धित से बहुत भिन्न नहीं है। उन्होंने कला की परिभाषा में विधि और निषेध—दोनों—का

<sup>-</sup>Rabindranath Tagore; Personality.

वर्णन करते हुए अपनी स्थिति को बहुत ही स्पष्ट रखने की चेष्टा की है। उन्होंने फिर कहा है कि कला, जैसा कि अध्यात्मवादी कहते हैं, ईश्वर या सौन्दर्य के किसी रहस्य के भाव का प्रदर्शन नहीं। वह जीवन-सौन्दर्य, तत्त्व-वेत्ता जैसा कहते हैं, अपने सिख्चत ओज के आधिक्य का उपभोग करानेवाली कीड़ा नहीं है। वह वाह्य चिह्नों के द्वारा मनुष्य की भावक अभिव्यक्ति नहीं है। वह आनन्ददायक वस्तुओं की सृष्टि नहीं है और सब के उपरान्त वह आनन्द नहीं है, बल्कि मनुष्यों को एक ही भाव में परस्पर मिलाने का एक साधन है और व्यक्ति तथा मानव की जीवन-विकास-हित-कामना की दृष्टि से अनिवार्य है।

अध्यात्मवाद की दृष्टि से यदि टॉलस्टाय के मत की समीक्षा की जाय, तो उनकी सभी निषेधात्मक बातें कला के उद्देश्य के अनुकूल मानी जा सकती हैं। अध्यात्मवाद के अनुसार आत्मा-

<sup>9.</sup> To evoke in ourself a feeling one has once experienced, and having looked it in oneself, then, by means of movements, line, colours, sounds or forms expressed in words so to transmit that feeling that is the activity of art.

—Tolstoy: What is art? p. 50

<sup>9.</sup> Art is not, as the metaphysicians say, the manifestation of some mysterious Idea of Beauty, or God; it is not, as the acthetical physiologists say, a game in which man lets off his excess of stored up energy, it is not the expression of man's emotions by external sings; it is not the productions of pleasing objects; and above all, it is not pleasures but it is a means of union among men; joining them together in the same feelings, and indispensable for the life and progress towards well-being of individuals and of humanity.

—Tolstoy: What is art? p. 50,

नुभूति ही इस जगत् की सारी कियाओं का छक्ष्य है। टॉलस्टाय ने अपनी परिभाषा में जो हित-कामना शब्द का उल्लेख किया है, वह आत्मानुभूति के अतिरिक्त किसी दूसरे क्षेत्र समीक्षा में स्पष्ट नहीं हो सकता। कला की यह परिभाषा इतनी अधिक अतिव्याप्ति-पूर्ण है कि विधि और निषेध की सीमा के भीतर गढ़े जाने पर भी वह असीम हो गई है। हित-कामना की दृष्टि से मनुष्यों के पारस्परिक मिलन को कला कहना स्पष्ट नहीं है । जीवनमें ऐसी बहुत-सी घटनाएँ, ऐसी बहुत-सी परिस्थितियाँ आती हैं, जब मनुष्य पारस्परिक संरक्षण के विचार से सम्मिल्ति हो जाते हैं, किन्तु क्या इसे कोई कला का कार्य या उद्देश्य बता सकता है! कलाकार के प्रत्यक्ष अनुभव के उपरान्त गौण रूप से दूसरे हृद्यों में भाव की जागृति या सब्चारण कला का विषय हो सकता है, किन्तु प्रत्यक्ष अनुभव की स्थिति में भाव-सञ्चारण करने से कला नहीं मानी जा सकती। जहाँ कलाकार को मूलभाव की <mark>उपस्थिति में औरों की तरह ही रोने और हँसने को वाध्य होना पड़े,</mark> तो वहाँ कला नहीं मानी जा सकती। टॉलस्टाय ने इस दृष्टि से भी कला पर विचार किया है और उदाहरण में भेड़िया-भेड़िया कहकर चिल्लानेवाले उस लड़के का उल्लेख किया है, जो झूठ-मूठ <mark>'मे</mark>ड़िया आया—भेड़िया आया' कहकर चिह्नाता था, आस-पास के लोग अपने-अपने काम-धंधे छोड़कर उसकी रक्षा के लिए ही दींड़ पड़ते थे और सब के आने पर वह ठठाकर हँस देता था। इस उदाहरण पर कला के विषय को निश्चित करने के लिए तीन प्रकार से विचार करना आवश्यक माॡम पड़ता है। पहला तो वह है, जब वह लड़का, विना मेड़िये को देखे हुए ही ठगने के

विचार से लोगों को भेड़िया-भेड़िया चिल्लाकर बुला लेता है। दुसरा वह है, जब उस छड़के के सामने वस्तुतः भेड़िया आ जाता है और तब वह भेड़िया-भेड़िया चिल्लाता है। तीसरा वह है, जब वह छड़का, यदि जीवित रहा, तो लोगों के सामने भेड़िये के आने पर अपने हृदय के भय के बीते हुए अनुभव का वर्णन करता है। छोग उसके साथ तादात्म्य का अनुभव करते हैं। यदि सच पछा जाय, तो यही तीसरा प्रकार कला का विषय है; क्योंकि इसमें प्रत्यक्ष अनुभव के उपरान्त उसी भाव को हृदयंगम कराने के विचार से, उन सारी स्थितियों का वर्णन किया गया है, जो दूसरे हृद्यों तक पहुँच सके। इसमें सम्मिलित जीवन-रक्<mark>षा के लिए</mark> हित-कामना की कोई बात नहीं है, केवल अपने हृद्य के प्रत्यक्ष और अनुभूत भाव को दूसरे हृदयों तक पहुँचाकर रस-म<mark>म करने</mark> के अतिरिक्त इसका कोई दूसरा प्रयोजन नहीं है। यदि हित-कामना के विचार से भेड़िये से बचने का उपाय बताया जाता, तो वह भाव का विषय न होकर, ज्ञान का विषय होता और तब कला को स्थिर रखने के लिए वहाँ स्थान नहीं मिलता।

साधारणतः कलाकारों के दो विभाग माने जा सकते हैं।

पहले प्रकार के कलाकार, जो बहुत कम होते हैं, वे हैं, जो अपने

कलाकारों के भेद

और काल्य में

आत्मभाव की सारी विशेषताओं को इस

हिस्पित भाव

अलग व्यक्तित्व रखनेवाले जीवधारी-से प्रतीत होते हैं। दूसरे ढंग के कलाकार वे होते हैं, जो सृष्टि करते हैं, उनमें सामझस्य भी रखते

हैं, प्रेम, हास, द्वेष, घृणा, विषाद आदि मनोविकारों से पाठकों को स्पंदित भी करते हैं, किंतु उनके पात्रों का कोई मौलिक आधार न रहने के कारण कभी-कभी वे विचित्र जन्तु की तरह ही माछूम पड़ते हैं। भिन्न-भिन्न प्रकार के पात्रों का अपने आत्मभाव के आधार पर ही निर्माण करना एक असङ्गत-सी बात माॡ्स पड़ती है, परन्तु यह एक काव्यगत सत्य है। कुलाकार के हृद्य की भावना जब किसी चरित्र का निर्माण करने छगती है, तब वह एक विचार के रूप में स्थिर हो जाती है। बुरे-से बुरा भाव भी जो कवि अपने काव्य में किसी पात्र के द्वारा अभिव्यक्त करता है, वह भाव की संज्ञा को छोड़कर विचार की श्रेणी में आ जाता है। भाव की उत्पत्ति की युक्तियुक्तता के लिए उतना आग्रह अपेक्षित नहीं होता, जितना विचार के लिए । युक्ति-क्षमता के विना विचार को कोई आधार नहीं मिल सकता । भाव ही जब चित्त में स्थायित्व पाता है, तब विचार बन जाता है। भाव को स्थिर रहने के छिये कोई कारण होना चाहिये और यही कारण विचार की सङ्गति रखता है। इसीछिए कलाकार का कोई पात्र, विचार के रूप में होने के कारण, अपनी स्थिति के लिए न्याय चाहता है। कोध एक भाव है, किंतु जब यही भाव चित्त में कुछ दिनों तक स्थिर रह जाता है, तब वैर की संज्ञा प्राप्त कर छेता है।

अपने पात्र को जीवन्त-सा बनाने के लिए कलाकार को अपनी सारी प्रतिभा और शक्ति का योग देना पड़ता है। दर्शक की तरह तमाशा देखने के लिए अपने पात्रों की ओट में वह खड़ा नहीं रहता। पाठकों को वह ऐसा विश्वास दिला देता है कि अपनी कुतियों से पृथक उसका कोई अस्तित्व नहीं। काव्य में किसी

पागल, प्रेमी, डाकू, शराबी, अत्याचारी आदि के चित्रण के लिए यह आवश्यक नहीं कि कलाकार को भी वैसे जीवन तथा परिस्थितियों का मौलिक ज्ञान या साक्षात्कार आत्मभाव की रहा हो। रस की प्रतीति के सम्बन्ध में सत्त्वोद्दे क प्रतिष्ठा और का जो महत्त्व है, वही भिन्न-भिन्न प्रकार के जीवन की स्थिति चरित्रों में अपने आत्मभाव को प्रतिष्ठित करने की बात कही जा सकती है। उन्मत्त कोधी रौट रस की प्रतीति नहीं करता। एक शराबी किसी शराबी पात्र का चित्रण नहीं कर सकता। यदि यह मान लिया जाय, कि किसी शराबी पात्र के चित्रण करने के लिए कलाकार को भी उस जीवन के मौलिक अनुभव के लिए शराबी वनना पड़े, तो साथ ही यह भी मानना पहुंगा कि पाठक या श्रोता को भी रसानभूति के लिए शराबी वनना चाहिए: किन्तु ऐसी बात इसलिए नहीं मानी जा सकती, कि काव्य की रस-पद्धति इसके अनुकूल नहीं। पात्रों को सजीव बनाने के लिए जब तक कलाकार अपना जीवन, अपना आत्मभाव समर्पित नहीं करता, तब तक उसके पात्र जीवित नहीं दिखाई पड सकते। जीवन के विना सौन्दर्य की सत्ता भी अच्छी तरह प्रकट नहीं हो सकती। गोस्वामी तुलसीदास ने रावण-जैसे भीषण और दुर्दान्त चरित्र की अवतारणा करने में यदि अपना आत्मभाव समर्पित न किया होता, तो रावण के चरित्र से पाठक कुछ भी प्रहण नहीं कर सकते। काव्य में कलाकार अपने आत्मभाव को स्रष्टा के अनुरूप ही रखता है। सृष्टि में ब्रह्म की जो व्यापक सत्ता है, वही काव्य में कवि की रहती है। सृष्टि के अणु-परमाणु में ब्रह्म व्याप्त है, परन्त वह लक्षित कहीं भी नहीं होता। काव्य के वर्ण-वर्ण में किव का आत्मभाव परिव्याप्त रहता है, किन्तु वह स्पष्ट कहीं भी लक्षित नहीं होता।

एक ही कलाकार जब नाटक, उपन्यास, कहानी आदि लिखता है. तब प्रत्येक विषय में हम उसके दूसरे विषय के सम्बन्ध में ज्ञान प्राप्त कर सकते हैं। प्रत्येक दूसरे विषय के साथ आत्मभाव की कळाकार अपने जीवन की मूलशक्ति का दिशा-अनेकता निर्देश कर छेता है, किन्तु इस प्रकार के दिशा-निर्देश में कलाकार को अपनी शक्ति की मर्यादा पर इतना ध्यान रखना पड़ता है कि किस ओर वह कितना सफल हो सकता है। यह निश्चित नहीं है कि कोई अच्छा नाटककार अच्छा औपन्यासिक भी बन सके, यह बहुत-कुछ शक्ति की विविधता पर निर्भर करता है। प्रस्यक्ष जीवन में भी हम देखते हैं कि कोई वकील जो अपनी कला में पूरा प्रवीण माना जाता है, अपनी सारी विकसित शक्तियों के साथ भी एक साधारण इञ्जीनियर का काम नहीं कर सकता । शक्ति स्थिर है, किन्तु उसको भिन्न-भिन्न दिशाओं की गति का ज्ञान नहीं।

सच्चे कलाकारों से हम शक्ति-प्रहण करते हैं—हान प्राप्त
नहीं। हमारे हृदय में शक्ति के अविकसित अङ्कुर छिपे रहते हैं,
शक्ति और ज्ञान
वलाकार का काम है। शक्ति का विकास होने पर
हमारे जीवन का स्तर अँचा उठता रहता है और ज्ञान की प्राप्ति
पर हम उसी समतल पर आगे बढ़ते हैं। इस प्रकार काव्य की
शक्ति हमें ऊँचा उठाती है और ज्ञान हमें आगे बढ़ाता है। जीवन
की सारी सम्वेद्दनाओं को हिलाकर शक्तियों का विकास करनेवाली

काव्य-कला का स्थान उस ज्ञान-प्रनथ से कहीं ऊँचा है, जो हमारे मस्तिष्क में केवल संख्या-वृद्धि करता है। कवि की शक्ति जिस सीमा तक विकसित है, उससे अधिक ऊपर उठना भी पाठक या श्रोता के लिये सम्भव है, जब उसके पास शक्ति की पूँजी हो। शक्ति-साहित्य का विकास मानव-जीवन के आदिकाल से आरम्भ होकर अब तक जितना हो गया है, वह इतना पर्याप्त है कि उसमें जीवन की विविधताओं का चित्रण तो किया जा सकता है, पर सीमा को हम तोड़कर सहसा ऊपर नहीं उठ सकते। जीवन में प्रतिपल संक्रान्ति होती रहती है और काव्य में इस संक्रान्ति का प्रत्येक स्पन्दन अङ्कित होता जाता है, किन्तु कलाकार को स्पन्दन की इस नियमितता से सन्तोष नहीं होता। वह जीवन-धारा में ऐसी बाढ लाना चाहता है. जिससे अधिकतर जीवन-प्रावन हो सके। यदि विचार किया जाय, तो यह स्पष्ट हो जायगा कि काव्य का यह जीवन-प्रावन भी नियमित है। समय-समय पर नियम के बन्धन को ढीला करना भी नियम-पालन के अन्तर्गत ही माना जाता है। कलाकार को केवल इसी बात से हर्ष होता है कि वह मानव-जीवन को काव्य के नये क्षेत्र में देखता है। काव्य का यह क्षेत्र वास्तव में नया नहीं होता, पुराने मकान पर ही चूने की पुताई कर दी जाती है। मनुष्य का जो आत्मभाव है, वह जीवन की परम्परा से सर्वथा भिन्न नहीं हुआ करता और इसीलिये काव्य में जो आत्मभाव प्रतिष्ठित किया जाता है, वह परम्परा को लेकर ही चलता है। यदि वह परम्परा से अपना सम्बन्ध-विच्छेद कर ले. तो वह समाज में एक अद्भुत् जन्तु की तरह ही माना जायगा। काव्य के सम्बन्ध में भी यही बात ठीक कही जा सकती है।

यह कहना वहत ही भ्रमपूर्ण है कि पुराने छन्दों में नवीन जीवन का उल्लास व्यक्त नहीं किया जा सकता। छन्द कभी पुराना नहीं होता, नवीन उहास को भरते ही वह स्वतः नवीन पाचीन और हो जाता है। यदि छन्दों का पराना और ਜ਼ਰੀਜ਼ ਕੁਜ਼ਟ अनुपयुक्त हो जाना सम्भव है, तो पुरानी वर्ण-माला को भी हटाकर नयी वर्णमाला का निर्माण करना उचित है। किन्त मनुष्य के उचारण की ध्वनियाँ इतनी निश्चित हैं कि इसका निराकरण नहीं हो सकता। एक ही प्रकार के मानव-शरीर में हम भिन्न-भिन्न आत्माएँ, तरह-तरह के जीवन देखते हैं। तब क्या यह सम्भव नहीं है कि एक ही प्रकार के छन्द में हम भिन्न-भिन्न उच्छवास—तरह-तरह की सम्वेदनाएँ देख सर्के ! <sup>1</sup>यदि काट्य-रचना के नये कला-विधान की अनिवार्यता प्रमाणित करने की चेष्ठा की जाय, तो सबसे पहले इसी बात का उक्तर मिलना चाहिए कि कला के पुराने कहे जानेवाले आवरण में बँधे हुए कालिदास, भवभूति, वाणभट्ट, तुलसी, सूर या विहारी को हम क्या भूल सकते हैं ? क्या नयी रचनाएँ हमें पुरानी रचनाओं के पढ़ने में विराग उत्पन्न करा सकती हैं ? यदि नहीं, तो नये कला-विधान की आवश्यकता बहुत दूर तक प्रमाणित नहीं की जा सकती। आधुनिक जीवन का जो आत्मभाव है, वह यदि शक्ति-सम्पन्न है, तो काव्य के किसी भी आवरण में अपनी नवीनता अवश्य प्रति-पादित करेगा। संक्रान्ति में जीवन का एक नया उल्लास अवश्य रहता है, परन्तु इस नये उहास में इतनी क्षमता नहीं कि वह पुराने उद्घास पर कोई आवरण डाल सके। पिछला उद्घास भी तो मानव-जीवन का उल्लास है, पिछला विषाद भी तो मानव- जीवन का ही विषाद है! जबतक मनुष्य-जीवन के समान तत्त्व वर्तमान हैं, तभीतक काव्य स्थिर है। यदि जीवन नया या पुराना नहीं होता, तो काव्य भी नया या पुराना नहीं हो सकता /

कुछ समालोचकों का कहना है कि वैज्ञानिक सभ्यता के नये आविष्कारों से मानव-हृदय में भी नये-नये भावों का विधान होता

वैज्ञानिक सभ्यता और काव्य-विधान का नवीन क्षेत्र जा रहा है। इसीलिये नये-नये भावों को अभिन्यक्त करने के लिए नयी-नयी विधियाँ, नये-नये छन्द निर्मित होने चाहिएँ। उपर से यह बात कुछ जँचती-सी माछ्म होती है, किन्तु

मानव-हृद्य पर जब हमारा ध्यान जाता है, तब हम यही समझकर सन्तोष कर लेते हैं कि मानव-हृद्य वही चिरन्तन है, उसमें केवल अनुभव ही नया भरा गया है। यह सच है कि अनुभव के कारण ही हृद्य की सत्ता मालूम पड़ती है, किन्तु अनुभव को ही हृद्य मानना शास्त्रीय दृष्टि से युक्तियुक्त नहीं है। बड़े महल से गिरकर मरने के भय का अनुभव हमें पहले से ही है। पहाड़ की चोटी पर से छुड़क कर गिरने के भय का अनुभव भी हमें पुराना ही है, किन्तु पैरासूट या ह्वाई जहाज से गिरकर मरने के भय का अनुभव आधुनिक सभ्यता का परिणाम है। विज्ञानिक सभ्यता ने निस्सन्देह हमें जीवन में अनुभव के नये-नये क्षेत्र दिये हैं। लेकिन हमें यह कभी न भूलना चाहिए कि अनुभव के क्षेत्र ही नये-नये हैं, हदय हमारा वही है, भय भी हमारा वही है। अन्तर केवल इतना ही है कि चाहे पहाड़ की चोटी पर से गिरकर मरें या हवाई जहाज पर से। यदि भय, कोध, आध्वर्य, हास आदि से भिन्न हृदय की किसी स्थायी वृत्ति का आविष्कार होता, तो वस्तुतः

काव्य को एक ऐसा क्षेत्र मिलता, जो नया समझा जाता। भावों में जो नवीनता दिखलाई जाती है, यथार्थ में वह नवीनता नहीं है---आधुनिक जीवन की विविधता है। भाव के वृत्ति-चक्र में जब कितनी ही भावनाएँ आकर जम जाती हैं, तभी हम उसे नवीन कहते हैं, जो केवल विविध और जटिल हैं। काव्य में कलाकार केवल अपने आत्मभाव को ही प्रतिष्ठित नहीं करता, वरन वह समस्त मानव-जीवन को व्यक्त करने की चेष्टा करता है। वह अपने आश्चर्य, हास का वर्णन भी ठीक उसी तरह नहीं करता, जिस तरह वह आश्चर्य और हास किया करता है। यदि वह अपने आसपास के छोगों के आश्चर्य या हास करने के ढङ्ग की समानता अपने में न देखे, तो वह स्वयं अइत् हो जायगा। यही कारण है कि कलाकार अपने अन्तर्जगत् को अथवा अपने आत्म-भाव को भी कभी-कभी सचाई के साथ अपने काव्य में प्रतिष्ठित नहीं कर सकता। वह अपने अन्तर्जगत् को भी वाह्यजगत् के मूल्य पर काव्य को देता है। कभी-कभी कलाकार अपने आत्म-भाव की प्रकृति की मर्यादा को दबाकर पाठक या श्रोता की प्रकृति के स्तर पर पहुँच जाता है और उस समय अपने काव्य को सर्वाधिक लोक-प्रिय वनाने की लालसा में अपनी मर्यादा भूल <mark>जाता है । बाहर की माँग को पूरा करने के लिए अपने अन्तर</mark> <mark>के उच्छ्</mark>वास पर प्रतिबन्ध लगा देता है। काव्य में यदि यह व्यापार आरम्भ से ही नहीं चला आता, तो प्रत्येक कलाकार का अपना व्यक्तिगत काव्य होता और वह काव्य इतना सङ्कीर्ण होता कि जातीय जीवन का कोई चित्र उसमें लक्षित नहीं होता।

काव्य में जीवन शुद्ध जीवन के रूप में व्यक्त नहीं किया

जाता। हम उपर उल्लेख कर चुके हैं कि वह काव्य में एक विचार के रूप में रखा जाता है, वस्तुतः वह एक तथ्य नहीं रहता, बल्कि तथ्य पर कलाकार का निजी विचार काव्य और जीवन रहता है। साधारणतः ऐसा देखा जाता है कि का तारतम्य कवि संसार को देखकर जीवन का अनुमान नहीं करता, वरन् जीवन के आधार पर ही संसार का अनुमान करता है। यदि उसमें उलटफेर हो, तो काव्य की आत्मा पर भी आधात पहुँचने की सम्भावना बनी रहती है। एक जीवन के ऊपर दूसरे जीवन का प्रभाव पड़ता है, और प्रभाव पड़ते ही उसमें परिवर्त्तन के लिए अवकाश मिल जाता है। किन्तु प्रभाव को हम सदा इसी रूप में नहीं देख सकते ! किसी प्रकार के प्रभाव से कभी तो हम प्रभावित होते हैं और कभी हमारी स्थिति शील-द्रष्टा के रूप में बनी रहती है। संसार में जो घटनाएँ जिन रूपों में होती रहती हैं, उन सब का चित्रण काव्य में ठीक उन्हीं हुपों में नहीं होता, कवि के अन्तजगत् में, अविकल रूपों में वे घटनाएँ स्थान नहीं पार्ती। अपनी रुचि और स्थिति के अनुसार उनमें वह जोड-तोड करता है। इस प्रकार वे घटनाएँ कलाकार की अपनी सृष्टि कही जाती हैं। संसार में नित्य जो तरह-तरह की घटनाएँ घटती रहती हैं, उन समस्त घटनाओं के उद्देश्य को हम समझ नहीं पाते। यथार्थ में उनमें से कुछ उद्देश्यहीन भी होती हैं, यह सहसा नहीं कहा जा सकता। मानव-बुद्धि की अपारंगता उनके रहस्य को नहीं समझ सकती, किन्तु काव्य की समस्त घटनाओं के कम और उद्देश्य को हम समझ सकते हैं; क्यों कि वे मनुष्य-कवि-के अन्तर्जगत् की सृष्टि हैं। यदि अन्त-

जंगत की स्रष्ट घटनाओं के रहस्य का पता नहीं लगता, तो हम उन्हें मानने को बाध्य नहीं होते और इस प्रकार के काव्य-विधान से रस-पद्धित को आश्रय प्राप्त नहीं होता। मानवीय सृष्टि भी ईश्वरीय सृष्टि का एक अङ्ग है, इसी कारण अङ्गी का परोक्षभाव अङ्ग पर पड़ता है। यदि अङ्ग की स्वतन्त्र सत्ता मानी जा सके, तो अङ्गी से उसका कोई सम्बन्ध नहीं मानना पड़ेगा, किन्तु यह विषय इतना रहस्य-पूर्ण तथा ज्ञान-सापेक्ष है कि सहज ही इसका स्पष्टीकरण नहीं हो सकता। जगत की घटनाएँ, ज्ञान-रूप होने के कारण, हमारे लिए सुगम नहीं हैं; किन्तु उन्हीं घटनाओं में से कुछ कट-छँटकर जब काव्य के क्षेत्र में आ जाती हैं, तब वे हमारे लिए होय और सुगम हो जाती हैं। सम्भव है, उनमें से कुछ घटनाएँ साधारण जनता के ज्ञान-क्षेत्र से बाहर रहने के कारण, भाव-क्षेत्र में स्थान न पा सकें, पर यह नहीं कहा जा सकता कि वे मनुष्य की ज्ञान-परिधि के सर्वथा बाहर हैं। इसका निराकरण इसी से हो जाता है कि स्वयं किव एक मानव है।

काव्य में हमारे जीवन का जो चित्रण किया जाता है, उसमें तथ्य या कल्पना की जितनी मात्रा रहती है, उसके छिए हम विशेष चिन्तित नहीं होते। हम इतने से ही संतुष्ट हो जाते हैं कि काव्य में वर्णित कोई घटना यदि तथ्य नहीं है, तो तथ्यवाद अवश्य है। तथ्य और तथ्यवाद का अन्तर सत्य और सत्य की कल्पना विश्वास-वृत्ति और विश्वास मानना चाहिए। घटना का कोई व्यतिक्रम हमें वहीं खटकता है, जहाँ हमारे हृदय में विश्वास करने की प्रवृत्ति नहीं रहती। हृदय के जिन उपकरणों से विश्वास-वृत्ति का विधान होता है, उन पर

यदि कोई आघात पहुँचे, तो हम उस वृत्ति से ही विमुख हो जाते हैं। भेड़िया-भेड़िया चिछाकर व्यर्थ ही छोगों को दौडानेवाले रूस के उस गड़ेरिये की कहानी बहुतों ने सुनी होगी। छेखक या कवि यदि विश्वास की प्रवृत्ति से प्रतिकूल होकर काव्य का विधान करे, तो उसे सफलता नहीं मिल सकती। जब तक काव्य की समस्त घटनाओं को सत्य मानकर हम नहीं चलते, तब तक उसकी यथार्थता का भी आनन्द नहीं प्राप्त कर सकते। यदि कोई काव्यकार हमारी विश्वास-वृत्ति को चुनौती देकर किसी घटना का वैचित्र्य दिखाना चाहे, तो वह अपने प्रयत्न में सफल नहीं हो पाठक या श्रोता के विश्वास की सामान्य प्रवृत्ति पर ही वह काव्य-निर्माण में आगे बढ़ सकता है। इस प्रवृत्ति की अव-हेलना करनेवाली रचनाएँ काव्य में तिरस्कृत समझी जाती हैं। घटना काल में सीमित रहती है, पर उस घटना का सत्य असीम बन जाता है। महाकवि कालिदास, भारतवर्ष में, जिस समय पैदा हुए थे, यह उस समय की घटना है। किन्तु आज भी यह सत्य है कि कालिदास किसी समय भारतवर्ष में पैदा हुए थे। सत्य के ऐसे ही उपकरणों से काव्य का विधान किया जाता है। काव्य को पढते समय हमारी स्थिति विश्वास करने, न करने या संशय की नहीं रहती। काव्य को पढ़ने या सुनने के पहले ही हम उस स्थिति के लिए तैयार हो जाते हैं, जिससे हमें काव्य का आनन्द प्राप्त हो सके। हमारी संशयात्मक प्रवृत्ति पर आनन्द की कल्पना का आवरण पड़ जाता है, और हम इस भौतिक संसार में रहकर भी इसे भूलकर भाव के विश्व में संचरण करने लगते हैं। छोटे-छोटे बच्चे जब गुड़ियों के साथ खेलते हैं, उनका विवाह कराते हैं, उन्हें भोजन कराते हैं, तब यह समझ कर ही कि वे जीवित नहीं, गुड़ियाँ हैं। फिर भी उन्हें गुड़ियों के खेल में उतना ही आनन्द आता है। यदि कोई बचा किसी गुड़िया को भोजन करावे और वह गुड़िया यथार्थ में ही खाने लगे, तो उसके आश्चर्य का ठिकाना न रहे। आनन्द तो खिसक ही जायगा, सम्भव है, कुछ बच्चे भय से भग न जायँ! काव्य में जैसा कुछ सत्य रहता है, वैसा मानकर ही हम आगे बढ़ते हैं।

हमें मान लेना पड़ता है कि किव जो कुछ कह रहा है, वह सत्य है। कभी-कभी तर्क का भाव प्रवल होने पर सन्देह का अवसर मिलता है; परन्तु रस प्राप्त करने का जीवन के सत्य में संस्कार, उसे दवा देता है। सम्भावना, पूर्णरूप से, काच्य का न तो सत्य है और न असत्य। संयोग से ही समन्वय वह दो में से एक वनती है। इतिहासकार हमारी विश्वास-वृत्ति को चुनौती देकर आगे बढ़ सकता है और इसी प्रकार आगे बढ़ने में उसकी सार्थकता है, पर कोई काव्यकार यदि ऐसा प्रयत्न करे, तो उसे सफलता नहीं मिल सकती। मस्तिष्क की क्रियाओं के विश्लेषण से पता चलता है कि मनुष्य पहले विश्वास करना सीखता है और तब अनुमान करना। यदि किसी के अनुमान का कोई आधार न हो, तो हमें कल्पित विश्वास की भूमि तक भी वह पहुँचाने में समर्थ नहीं हो सकता। साहित्यकार वाह्य जगत् को अन्तर्जगत् में लाकर ही काव्य-सृष्टि करता है। विधाता की यह विशाल सृष्टि मनुष्य के हृद्य में भाव के रूप में ही सिमट कर आ सकती है। किसी पाँच फीट लम्बे व्यक्ति के चित्र को पाँच इब्र के चित्रपट पर देखकर भी हमारी यह कभी

धारणा नहीं होती कि वह चित्रित व्यक्ति पाँच इख्र से बड़ा नहीं है। पाँच फीट का जो सत्य है, वह पाँच इख्र में सिमटकर भी वस्तुत: अपने यथार्थ रूप से छोटा नहीं होता। जगत् का सत्य भी अपने विस्तृत तत्त्वों के संकुचित होने पर काव्य में अपने मौलिक रूप से हटता नहीं।

आज से कुछ दिन पहले संस्कृत-साहित्य के विद्यार्थियों की यह धारणा थी, और यह धारणा आज भी किसी-न-किसी रूप में बनी हुई है कि कवि कि जीवनी उसके काव्य को कविका जीवन समझने में सहायता नहीं देती। परन्त पश्चिमी और समीक्षा-सिद्धांत ने यह सम्भावना उपिथिति कर काव्य-मर्यादा दी है कि कवि का जीवन उसकी रचना से पृथक् नहीं है। जिस परिस्थिति में जो रचना हुई है, उससे उस पर यथेष्ट प्रकाश पड़ सकता है। जयपुर-नरेश को अपना राज्य-कार्य भूल, अपनी नवोढ़ा प्रिया में एकांत लवलीन देखकर, बिहारी ने जो दोहा उनके पास भिजवाया था, उसका अर्थ-सीन्दर्य क्या इस प्रसङ्ग के परिचय से विशेष उद्गासित नहीं हो जाता ? वाल्मीकि और कालिदास ने अपनी ऋरता तथा मूर्खता के बदले अपने काव्यों को जो करुणा और विद्ग्धता से आप्नावित किया है, उससे क्या काव्य-विधान की स्थिति स्पष्ट नहीं होती ? तुलसी और सूर ने अपने अलौकिक प्रेम को पराकाष्ठा तक पहुँचाकर जो अपने भावों का प्रत्यावर्त्तन किया, उससे क्या उनकी रचनाओं पर प्रकाश नहीं पड़ता ? काव्य-समीक्षा में यदि जीवन की परिस्थितियाँ छोड़ दी जायँ, तो उसमें निश्चय कुछ कमी रह जाती है। कवि की रचना उसके जीवन का एक अङ्गमात्र है। अङ्ग की

समीक्षा में अङ्गी को भुलाना ठीक नहीं। तालाब में खिले हुए कमल की जैसी शोभा होती है, क्या वह तोड़कर हाथ में रखने से भी वैसी ही माछ्म पड़ती है ? आधुनिक कवियों के सम्बन्ध में हम यदि इसी सिद्धान्त के अनुसार विचार करना शुरू करें, तो उनकी रचनाओं पर काफी प्रकाश पड़ सकता है। जीवन या साधारण घटना काव्य में स्थायित्व पा सकती है। एक मनुष्य के सुख-दुख के समान संसार के वहुत-से मनुष्यों के सुख-दुख हो सकते हैं, यह कोई असाधारण बात नहीं। काव्य में इसी साधारण तथ्य के आधार पर चिरन्तन सत्य को प्रतिष्ठित किया जाता है। असाधारण घटनाएँ जगत् में कभी-कभी हुआ करती हैं; अतः वे काव्य में भी कभी-कभी सत्य होती हैं। साधारण जीवन में सुख-दुख सदा ही बने रहते हैं, इसिलये सदा वे सत्य रहते हैं। काव्य में ऐसे जीवन की वड़ी उपयोगिता है। सत्य का तत्त्व शाश्वत है। वह कभी साधारण या असाधारण नहीं हुआ करता—सदा एकरस रहता है। यही एकरसता काव्य के स्थायित्व में योग देती है। काव्य-विधान के संक्रान्तिकाल में यह एकरसता विपर्यस्त नहीं होती, केवल वँधी हुई मर्यादा पर थोड़ा आघात पहुँचाती है, और यदि यह आघात किसी निपुण कलाकार की लेखनी-द्वारा पहुँचे, तो उसकी भी एक मर्यादा बँध जाती है।

सृष्टि के प्रत्येक दृश्य में ऐसा आकर्षण है, जो मानव-हृद्य की स्वतः अपनी ओर आकर्षित करता है। जबतक मनुष्य की अपने जीवन से अनुराग है, जबतक वह संसार में और दिन तक जीने की लालसा रखता है, तबतक काव्य की सम्भावनाएँ

सदा बनी रहेंगी। इन सम्भावनाओं को मनुष्य का अपने जीवन का अनुराग ही पुष्ट करता रहेगा। प्रकृति के जो दृश्य सदा से चले आए हैं, वे प्रायः अब भी उसी प्रकार हैं। कला-अत्मभाव कार वस्तुतः उन दृश्यों का चित्रण नहीं करता, और प्रत्युत् अपने हृदय की उन वृत्तियों का विश्लेषण काल की संक्रांति करता है, जो उन दृश्यों के योग से उद्यत होती हैं। जवतक सृष्टि का प्रत्येक सूर्योद्य जीवन में एक नया पहलू सामने लाता रहेगा, तबतक काव्य की सम्भावनाएँ निश्चित हैं। काव्य-विधान की संक्रांति उसके तत्त्व को सुरक्षित रखने के लिए भी कभी-कभी आवश्यक हुआ करती है। संस्कृति बहुधा किसी के करने से नहीं हुआ करती, वह तो जीवन की एक ऐसी विशेषता है, जो स्वतः अपने अस्तित्व का परिचय देती रहती है। सभ्य जगत के जितने भी आन्दोलन हैं, वे काव्य की मर्यादा तथा दिशा पर अपना प्रभाव डालते हैं। नये-नये छन्दों का निर्माण, नये-नये अलंकारों का विधान होता है। काव्य-विधान के जो उपकरण जीर्ण समझे जाते हैं, उन सब का उद्घार करना ही संक्रान्ति का अभिप्राय समझा जाता है। संस्कृति बहुधा बहुमुखी नहीं होती। यद्यपि वह किसी एक ही दिशा पर अपना विशेष प्रभाव दिखलाती है, तथापि उसका प्रभाव इतना व्यापक होता है कि वह काव्य में एक नया क्षेत्र उत्पन्न कर देता है। काव्य के जीर्ण उपकरणों का भले ही यह कहकर उद्धार किया जाय कि वे अवश्य आधुनिक युग के योग्य नहीं, किन्तु यथार्थ में अनुपयुक्त नहीं होते। वे मनुष्य की अपनी कृतियाँ हैं; इसिछए ऐसी कतियाँ जीर्ण समझी जाती हैं। स्योद्य कभी प्राना नहीं

माछ्म होता, चाँदनी भी कभी पुरानी नहीं माछ्म पड़ती, यह इसिंछिये कि वे मनुष्य की सृष्टि नहीं हैं। मनुष्य बराबर सृष्टि करने की आकाँक्षा किया करता है, इसी कारण एक के बाद दूसरी सृष्टि कर वह अपने बुद्धि-वैभव का परिचय देता है। नये-नये छन्दों के निर्माण को इस बुरा नहीं मानते। बुद्धिवाद के इस विकास-युग में हम बुद्धि-कौशल को रोक भी नहीं सकते, किन्तु इतना तो मानना ही पड़ेगा कि काव्य-विधान में बुद्धि अपना व्यवसाय, भाव-क्षेत्र से सर्वथा बाहर, नहीं कर सकती। काव्य का संक्रान्तिकाल विचार को विकसित कर देता है, सृष्टि होने लगती है; पर सौन्दर्भ तथा स्थायित्व का दर्शन पीछे होता है। युग-प्रवाह की बहुत कम ही रचनाएँ स्थायी साहित्य में स्थान पाती हैं। इसका एक मुख्य कारण यह दै कि कलाकार का आत्म-भाव उस काव्य में स्वाभाविक गृति से प्रतिष्ठित नहीं होता, बल्कि एक नयी मर्यादा को प्रतिष्ठित करने के लिए वह किया जाता है। समय की प्रगति के आगे-आगे कलाकार की भावनाएँ, आकाँक्षाएँ चलती. हैं, किन्तु जबतक विस्तृत जन-समाज में उन भावनाओं तथा आकाँ आओं को अपनाने की क्षमता नहीं आती, तबतक उन पर काव्य का अस्तित्व टिक नहीं सकता। जिस विचार को हृद्य में हम आज स्थान देते हैं, काव्य में उसे कल हम भाव और विचार सम्मिलित कर सकते हैं। बुद्धि और भाव में में काल का यह एक तात्त्विक अन्तर है। काव्य का विषय व्यवधान बुद्धि नहीं—भाव है और काव्य-विधान की संक्रान्ति केवल भावुकता से उत्पन्न नहीं हो सकती। बुद्धि-प्राह्म विषय को भी भाव-रूप बनने में कुछ समय लगता है। काच्य

के लिए इसकी प्रतिक्षा भी आवश्यक है। मोगल बादशाही जमाने में हमारी सभ्यता पर थोड़ा-बहुत मुस्लिम प्रभाव किसी-न-किसी प्रकार पड़ा ही, लेकिन उस समय का काव्य उस प्रभाव से निर्लिप्त रहा। अंग्रेजी राज्य में जिस प्रगति से हमारी सांस्कृतिक सभ्यता की भावना मलिन होती गई, उसी प्रगति से काव्य-जगत् में भी परिवर्त्तन नहीं हुआ। स्ट-ब्रूटधारी कलाकार भी भारतीय काव्य की मर्यादा को सहसा तोड़ने का साहस नहीं कर सके। कला में परिवर्त्तन नियमानुकूल होता है। इसका प्रधान कारण यही है कि जीवन-पक्ष को छोड़कर काव्य का अस्तित्व अन्यत्र कुल अर्थ ही नहीं रखता। जीवन एक प्रगति की धारा है, फिर काव्य का मूल संस्कार सहसा ही विनष्ट नहीं किया जा सकता।

जिस प्रकार मनुष्य के चिरित्र-निर्माण के प्रतिबन्धक रहते हैं, उसी प्रकार काठ्य में कलाकार का आत्मभाव भी कई प्रतिबन्धों के बीच प्रतिष्ठित होता है। राज-भय, समाज-भार के बीच प्रतिष्ठित होता है। राज-भय, समाज-भार, धर्म-भय मानव-चिर्त्र को संयत रखता है। काठ्य-विधान भी इस संयम का अतिक्रमण नहीं कर सकता। जो जाति अपने जीवन को जिस रूप में देखती है, वह उसी ढंग के काठ्य का निर्माण, काठ्य का विधान करती है। भारतीय काठ्य महान् है—विराद् नहीं। यह इस कारण कि भारतीय जनता अपने जीवन को विराद् की अपेक्षा महान् देखना चाहती है। जिस दिन भारतीय जीवन में यूरोपीय जीवन की तरह विराद् भावना, विराद् कल्पना की गुझाइश होने लगेगी, उस दिन यहाँ के काठ्य की रचना भी उसी दिशा में होगी। आज से कुछ दिन पहले हमारे काठ्य में किसी उपेक्षिता, विधवा

या पतिता का कोई स्थान न था, पर अब ऐसे युग का निर्माण हो रहा है कि व्यक्ति के शील-सद्गुण पर जाति-जन्म का कोई प्रभाव नहीं पड़ेगा।

मिट्टी के पात्र में सुधा रख देने से सुधा का मूल्य कम नहीं होता। स्वाभाविक गति से जीवन में जो महानता आ सकती है,

केवल उसी पर काव्य का अधिकार होना संक्रान्ति-काल चाहिए। मानवीय दुर्बछताएँ मनुष्य को महान् और कान्य बनने से बहुत-कुछ रोक सकें, पर काव्य-जगत् से वे बाहर नहीं रह सकतीं। दुर्बलताओं से ही तो समाज वना करता है। अवतक विश्व की किसी जाति ने महानता का समाज स्थापित नहीं किया। आदर्शवादी काव्य महानता का प्रलोभन दे सकता है, पर उस प्रलोभन के निकट तथ्य के टिकने की कोई निश्चित सम्भावना नहीं। यही कारण है कि सामाजिक जीवन की संक्रान्ति की छाया काव्य पर पड़े विना नहीं रह सकती। विना किसी व्यक्तिगत दोष के कारण समाज में जिसका स्थान नितान्त निम्न कोटि का है, काव्य में उसी पात्र का चित्रण पायः सुधरे रूप में मिलता है। मौलिक विशेषताएँ किसी दश्शील पात्र के प्रति श्रोता या पाठक की सहानुभूति को जाप्रत करने में समर्थ नहीं हो सकतीं। प्रगतिशील जीवन के जो चित्र अभी काव्य में आ रहे हैं, उनके प्रति पाठक कुछ दिन तक भले ही केवल शील-द्रष्टा के रूप में रहें, पर अब वह युग आ रहा है, जब उसमें भी रसानुभूति की प्रतीति होगी।

काव्य का प्रयोजन मनुष्य के केवल कर्मों के चित्रण से ही सिद्ध नहीं होता, जब तक अन्तर्श त्तियों का विश्लेषण नहीं किया जाता, तब तक काव्य की उपयोगिता नहीं मानी जा सकती। यदि अच्छी अन्तर्श्व त्तिवाले मनुष्य के कुकर्म को हम कुकर्म कह सकते हैं, तो बुरी अन्तर्श्व त्तिवाले मनुष्य के सुकर्म को सुकर्म नहीं कहना चाहिए। किस बृत्ति से किस कर्म की उत्पत्ति हुई है, यही स्पष्ट करना काव्य का उद्देश्य है और इसी स्थिति में कलाकार अपने आत्मभाव को न्याच्य प्रमाणित कर सकता है। केवल

कर्म को ही जीवन मानकर चलने से बड़ी-बड़ी बाधाएँ आ सकती हैं। जगत में इन वाधाओं का मूल्य कुछ कम भी हो, किन्तु काव्य में इन वाधाओं से बड़ी रुकावट पैदा हो सकती है; क्योंकि काव्य में प्रत्येक पात्र के-प्रत्येक कर्म के-प्रेरक भाव का विश्लेषण नहीं होने से पाठक या श्रोता उसका हृदयंगम नहीं कर सकता। यह बात सच है कि रोटी खाने से पेट भर जाता है, चाहे वह रोटी जो की हो या गेहूँ की। यदि क्षधा को तुम करना ही हमारा लक्ष्य है, तो जी-गेहूँ के झमेले में पड़ना आवश्यक नहीं। काव्य में भी जहाँ पात्र के चरित्र का प्रदर्शन करना आवश्यक है, वहाँ अन्तर्वृ त्तियों का विश्लेषण अनिवार्य नहीं। रोटी खाने में जब हम अपनी क्षधा को ही तृप्त नहीं करना चाहते, वरन स्वाद का भी आनन्द लेना चाहते हैं, तब रोटी के तत्त्व का विइलेषण उचित जान पड़ता है। इतिहास में कर्म के उल्लेख से काम चल जाता है, किंन्तु काव्य में इसी पद्धति से काम नहीं चल सकता; क्योंकि स्वाद के रूप में हम काव्य का रस लेना चाहते हैं। इसीलिए मनुष्य के चरित्र से ही पाठक को सन्तोष नहीं मिलता। मनुष्य का हृद्य चिरन्तन सत्य हो सकता है, पर उसका चिरित्र वैसा व्यापक नहीं होता। मनुष्य का जो हृदय हैं वही सदा उसका चिरित्र नहीं हुआ करता। संसार की परिक्षितियाँ मनुष्य के चिरित्र तथा हृदय को सर्वदा और सर्वथा एक नहीं रहने देतीं। काव्य में जब कलाकार मानव-चिरित्र की सृष्टि करता है, तब हृदय और चिरित्र को दो भिन्न-भिन्न तत्त्व मानकर ही। जगत् के व्यवहार को देखकर वह चिरित्र का वर्णन करता है, किन्तु उस चिरित्र को न्याय्य सिद्ध करने के लिए कलाकार को कारण देना पड़ता है और इसी प्रकार वह पात्र में अपने आत्म-भाव को प्रतिष्ठित कर जीवित रखता है।

कलाकार की शैली के सम्बन्ध में जो समीक्षा की जाती है, उसके सम्बन्ध में हमें पहले ही समझ लेना चाहिए कि कलाकार के व्यक्तित्व के अतिरिक्त शैली में भाषा की सांस्कृतिक विशेषता भी अपना महत्त्व रखती है। व्यक्तित्व का जितना महत्त्व है, उतना ही भाषा की मर्यादा का भी। आत्म-भाव की बहुत-

सी विशेषताएँ शैळी में मिळती हैं, किन्तु उन्हों के ऊपर निर्भर रहकर किसी कलाकार के आत्म-भाव की मर्यादा स्थिर करना श्रम से खाली नहीं। कलाकार जिस रूप में जगत् के सम्मुख रहता है, अपने काव्य में वह प्रायः वही नहीं रहता। काव्य की शैळी मस्तिष्क का विषय न होकर कलाकार की भाव-दशा, प्रवृत्ति, आकाँक्षा तथा औत्मुक्य आदि को लेकर चलती है। हृदय सम्वेदना का क्षेत्र है, इसलिए शैली की समीक्षा के समय गणित और विज्ञान को साधारणतः लोड़कर कितता, नाटक और उपन्यास की ही चर्चा की जाती है। जिन विषयों में मनो-

वैज्ञानिक तत्त्र्वों का अभाव पाया जाता है, उनके आधार पर कलाकार के आत्म-भाव का विश्लेषण करना सम्भव नहीं होता। रवीन्द्रनाथ काव्य का मुख्य उद्देश्य कलाकार की अभिव्यक्ति ही समझते हैं। यह अभिव्यक्ति व्यक्ति की एक विशेषता के रूप में होती है। आत्म-भाव के विक्लेषण से यह स्पष्ट है कि वह एक अन्विति है। एक व्यक्ति की विशेषता को अन्विति के सिद्धान्त के रूप में न माना जाय, ती काव्य के विधान में कलाकार के आत्मभाव की व्यापकता नहीं मानी जा सकती। कवि की अनु-भूति का ज्ञान या उसके आत्म-भाव की प्रतिष्ठा उसकी पदावली के अतिरिक्त या उससे निरपेक्ष होकर नहीं हो सकती। जहाँतक काव्य-सम्बन्धी अनुभूति है, वह पदावली से अपनी सत्ता को पृथक् नहीं कर सकती। कवि में अनुभव करने और अनुभव को पदावली में व्यक्त करने की शक्ति भिन्न-भिन्न नहीं है। कल्पना और विधायक कल्पना के नाम से विश्लेषण के लिए हम एक विभाजन कर सकते हैं, किन्तु दोनों का क्रम एक दूसरे के साथ इतना मिला हुआ है कि कलाकार के जीवन में हम दो गतियाँ नहीं देख सकते। जहाँतक वह किव है-अनुभृति-सम्पन्न है, वहाँतक वह अपने काव्य से भिन्न कुछ भी नहीं। इसे यों भी कहा जा सकता है कि वह अपने काव्य से पृथक् कुछ है ही नहीं। रिइमयों का मण्डल ही तो सूर्य है, न रिइमयाँ सूर्य से भिन्न हैं और न सूर्य ही कोई पृथक् वस्तु है। काव्य भी अपने कला-विधान से अलग नहीं है और कलाकार का आत्म-भाव अपने काव्य से इतना संयुक्त है कि उसकी पृथक् सत्ता हो ही नहीं सकती।

## चौथा अध्याय

### मन का ओज और काव्य का रस

रसास्वादन के सम्बन्ध में यह बात निश्चित रूप से कही जा सकती है कि मनुष्य अपने अतिरिक्त ओज का ही रस-प्रहण करता है। शारीरिक परिश्रम, वाह्य जगत् का मन का ओज प्रभाव मनुष्य के मन के ओज पर ही अवलम्बित और रहते हैं। संसार में जितने भी काम किए जाते रसास्त्रादन हैं, सब ओज के बल पर ही। जिसके मन में ओज नहीं है, जो अपने दिन-रात के कामों में मन का सारा ओज व्यय कर चुका रहता है, उसे किसी भी वस्तु से आनन्द की उप-लिंध नहीं हो सकती। कांच्य का रसाखादन मन के अतिरिक्त ओज के आधार पर ही होता है। वाह्य जगतु की कोई अन्य शक्ति या प्रभाव मौलिक रूप से हमें रस-प्रहण में सहायता नहीं दे सकता। यदि मन में ओज की मात्रा विशेष हुप से वर्त्तमान हो, तो उसी मात्रा के अनुसार आनन्द का अनुभव किया जा सकता है। सखी हड़ियाँ चबानेवाला कत्ता अपने ही मस्डों की जड़ों का रक्त चखकर इस बात से प्रसन्न होता है कि हर्डियों से ही उसे यह रस प्राप्त हो रहा है। कस्तूरी-मृग अपनी ही नामि

की सुगन्ध से उद्भ्रान्त-चिकत होकर इधर-उधर दौड़ता और सोचता है कि यह सुगन्ध उसे कहाँ से मिल रही है! पाठक या श्रोता अपने मन के बचे हुए ओज से ही काव्य का आनन्द पाता है, किन्तु समझता है कि उसने यह आनन्द काव्य से उपलब्ध किया है। काव्य की क्षमता ओज की सम्वेदना को उभाड़ना-भर होनी चाहिए। जो दु:खी है, दिन-भर का थका-माँदा है, अस्वध चित्त है, उसे सरस-से-सरस काव्य भी रसास्वादन का आनन्द नहीं दे सकता। इसका एकमात्र कारण यही है कि उस के मन का सारा ओज चित्त की अव्यवस्था में ही नष्ट हो जाता है और काव्य के रस-प्रहण करने के लिए कुछ बच नहीं रहता। प्रकृति के सामान्य दृश्य को ही देखकर एक स्वस्थ चित्तवाला व्यक्ति

जीतना आनन्द छे सकता है, उतना एक अस्वस्थ चित्तवाछे को नहीं प्राप्त हो सकता। यदि किसी अनन्द-प्राप्ति को मन का थोड़ा ओज किसी प्रकार सच जाय, तो वह उसी मात्रा में आनन्द का अनुभव कर सकता है, चाहे वह आनन्द काव्य में प्राप्त हो, प्रकृति के किसी रमणीय दृश्य में मिछे या वाह्य जगत् के किसी अन्य व्यापार में। मार्शें ने इसी तथ्य पर एक सिद्धान्त का प्रतिपादन किया है

<sup>9.</sup> After the quiet of the night-hours the bird-song, as we awake is more than usually pleasurable, the rested eye sees beauty in all colours. The rubbing at our morning bath, of the skin, which has not during the night felt the normal friction of our clothing, the flavour of some special food to which we have been accustomed but which has not lately been tested—all are pleasurable.

—Marshall: Pain, Pleasure and Aesthetics, P. 200.

कि मनुष्य विश्राम के समय अपने मन के ओज का उत्पादन करता है। यदि मनुष्य को विश्राम करने का अवसर न मिले, तो उसके मन में ओज का संचय नहीं हो पाता और फलतः उसे आनन्द से दर-ही-दूर रहना पड़ेगा। विश्राम करने के बाद जब चित्त स्वस्थ हो जाता है और कुछ ओज भी संचित हो जाता है, तब प्रकृति के साधारण-से-साधारण दृश्य में भी मनुष्य को एक अपार आनन्द उमड़ता दिखाई पड़ता है। आनन्द की सम्वेदना जब एक ही स्थिति में वहुत देरतक बनी रहती है, तब बह स्थिति पूर्वापेक्षा सुख-कर प्रतीत नहीं होती ; क्यों कि बरावर एक स्थिति में रहने के कारण मन का सारा ओज एक ही बार खर्च हो जाता है। काव्य के पाठक या श्रोता को इस बात का अनुभव होगा कि बराबर एक ही प्रसंग कई बार पढ़ने या सुनने में बैसा आनन्द प्राप्त नहीं होता, जैसा कि उसे पहली और दूसरी बार हो चुका रहता है। यदि काव्य में ही आनन्द माना जाय, तो एक ही प्रसंग को पचासों बार पढ़ने पर भी मनुष्य को प्रत्येक बार एक-सा ही आनन्द मिलना चाहिए, पर अक्सर ऐसा होता नहीं।

इस स्थिति का स्पष्टीकरण करने पर यह पता चलता है कि जिसके मन का ओज जितना ही क्षमता-सम्पन्न होगा, यह उतने ही आनन्द की व्यवस्था करने में सफल हो संचित ओज सकेगा। जो मनुष्य ओज का संचय जितनी ही कम मात्रा में करेगा, वह तदनुसार ही आनन्द प्राप्त करने का अधिकार पा सकेगा। निश्चेष्ट तथा कार्य-विमुख रहनेवाले अमीर-उमरा कुछ अधिक विलासी इसी कारण होते हैं कि उन्हें साधारण जनता से अपने ओज-

संचय की ज्यादा सुविधा रहती है। यहाँ स्वभावतः एक प्रश्न उठता है कि यदि कोई मनुष्य बराबर ओज का संचय ही करता रहे और दैनिक काम-धन्धों में उस ओज का व्यय न कर केवल आनन्द के उपभोग में ही लगा रहे, तो उसे उसी मात्रा में आनन्द प्राप्त हो सकता है या नहीं ? मस्तिष्क की क्रियाओं तथा हृदय के भावों के विश्लेषण से यह स्पष्ट होता है कि मनुष्य सदा परिवर्त्तन चाहता है। यदि परिवर्त्तन का कम रुक जाय, तो सृष्टि में आकर्षण की सत्ता नष्ट होने में देर न लगे। खिला, हुआ सुन्दर फूल, इसीलिए इतना प्रिय मालूम होता है कि एक दिन वह खिला ही न था, कंली के रूप में था और आज खिलकर वह झड़ने जा रहा है। मनुष्य को अपना जीव<mark>न इ</mark>सीलिए इतना प्रिय है कि उसने एक दिन संसार में जन्म छिया है और किसी दिन उसे मरना भी है। वस्तु, भाव, किया आदि में अमरत्व रहने सें उनका स्वाभाविक सौंदर्य ही नष्ट हो जाता है। हमारे भारतीय कलाकारों ने सौंदर्य की परिभाषा बड़ी मार्मिक अन्तर्ह ष्ट्र से की है कि क्षण-क्षण जो नवीनता उत्पन्न करे उसी को सौंदर्य कहते हैं। काव्य या प्राकृतिक दृश्य में यदि हमें नवीनता नहीं मिलेगी. तो मन अपने ओज का व्यापार अच्छी तरह नहीं कर सकेगा। जो बराबर ओज का ही सञ्चय करता रहता है, उसे ओज-सञ्चय के प्रयत्न में भी ओज का व्यय करना पड़ता है। एक बार ओज सख्चित कर छेने के बाद वह उसी मात्रा में बराबर बना नहीं रह सकता ; क्योंकि मनुष्य की मानसिक क्रिया जामतावस्था में कभी बन्द नहीं रह सकती। इञ्जिन को चाळ रखने के लिए पेदोल का खच देना ही पड़ेगा। ओज का सञ्चय, भाण्डार बढ़ाने के लिए नहीं किया जा सकता। जिसके मन में जो कुछ अतिरिक्त ओज वचा है, उससे यदि वह वाह्य जगत का आनन्द प्राप्त नहीं कर सकता, तो उसका वह ओज मानसिक क्रिया के सञ्चालन में ही समाप्त हो जाता है। जिस भण्डार का द्वार सदा ही खुला रहता है, वहाँ कुछ छिपाकर रखने में सफलता नहीं मिल सकती।

आनन्द जवतक अनुभूत नहीं रहता, तवतक उसकी प्राप्त करने की प्रेरणा मन में नहीं होती। विषाद भी जबतक अनुभूत नहीं रहता, तबतक उसको दूर करने की चिन्ता आनन्द और मन में नहीं उठती। जीवन में आनन्द है, विषाद इसलिए हम विषाद को हटाकर उस स्थिति को तथा ओज बचाए रखने का प्रयत्न करते हैं। मन के विश्राम की स्थिति में जो ओज सब्चित होता है, उससे जितनी देर तक आमन्द छिया जा सकता है, उससे कम ही समय में विषाद सब ओज को आत्मसात् कर छे सकता है। किसी वस्तु के निर्माण में जितना काल अपेक्षित है, उतना उसके विध्वंस में नहीं। ओज-सख्चय में आनन्द के लिए हम एक स्थिति का निर्माण करते हैं, परन्तु विषाद की छाया पड़ते ही वह नष्ट हो जाती है। विषाद का हल्का-से-हल्का आभास भी हमें व्यथित कर देता है, किन्तु साधारण आनन्द का भाव हमें जीवन की साधारण स्थिति में ही रखता है। साधारण से अधिक आनन्द <mark>पाकर ही हम अपने हृद्य में उसके अस्तित्व का उपभोग</mark> करते हैं।

आनन्द को प्राप्त करने तथा विषाद को दूर करने में ओज का व्यय होता है और इन दोनों ही स्थितियों में हमारी मानसिक

वृत्तियां सिकय रहती हैं। किसी समय वे अन्तर्मुख और किसी समय वहिर्मुख रहती हैं। जबतक आनन्द या विषाद की प्रकृति या मात्रा में कोई उल्लेखनीय अन्तर न हो ओज और तबतक हमें उसके अस्तित्व का प्रायः सम्वेदनीय स्थिति-परिवर्त्तन बोध नहीं होता। दैनिक जीवन में जिसे जितना आनन्द या विषाद प्रति दिन मिला करता है, उससे अपनी इस स्थिति में किसी प्रकार की नवीनता का ज्ञान नहीं होता और फलतः उसके लिए उस मात्रा में सुख या दुःख जीवन का एक सामान्य व्यापार बना रहता है। अन्धेरे कमरे में जब अचानक दीपक का प्रकाश होता है, तब हम उस ओर ध्यान देने को वाध्य होते हैं, परन्तु दिनभर सूर्य के डगे रहने पर हमें बराबर उस ओर ध्यान देने की परवाह नहीं रहती । बाल-रिव की सुनहली किरणें इसलिए रमणीय मालूम होती हैं कि वे गहन अन्धकार से फूट निकली हैं। सांध्य-सूर्य की लालिमा हमें इसलिए प्रिय मालूम होती है कि कुछ क्षण के बाद गहन कालिमा में उसका पर्यवसान होगा। परिवर्त्तन या नवीनता का यही ऋम जीवन में ओज का सद्व्यय करता है। इस प्रकार के आनन्द को प्राप्त करने के लिए हमें अपनी चेतना-शक्ति और अध्यवसाय पर बराबर जोर नहीं देना पड़ता। स्वाभाविक गति से इस प्रकार काम होता चलता है कि हम अपने में सदा चेतन प्रयत्न का अनुभव नहीं कर पाते। किसी भाव को पहली बार म्रहण करने में हमें अपनी चेतना-शक्ति तथा अध्यवसाय की जितनी सहायता छेनी पड़ती है, उतनी क्रमशः उसी भाव की उत्तरोत्तर प्राप्ति में नहीं। कुछ दिनों के बाद व<del>ही</del>

भाव हमारे हृदय का एक स्थायी अङ्ग वन जाता है<sup>९</sup>। मन की साधारण स्थिति में हम विद्यक की वार्तों से प्रसन्न होते हैं. किन्त जब हमारी मानसिक स्थिति में कोई असाधारण दुःखद परिवर्त्तन हुआ रहता है, तव प्रायः मन की स्थिति विद्षक की मनोरञ्जक वार्तों को भी सुनकर, और ज्यवधान प्रसन्न होने के वद्छे, झँझछा उठते हैं। इसका कारण यह है कि मनुष्य जैसा चाहता है, वैसा ही मानसिक स्थिति को बनाए रखने का प्रयत्न करता है। उसमें वह किसी दूसरे का व्यवधान सहन नहीं कर सकता। हृदय में जब किसी प्रकार की सम्बेदना उठती है, तब यदि वह सम्बेदना सुखद होती है, तो <mark>कल्पना में बराबर इस बात का प्रयत्न किया जाता है कि प्रवृत्ति</mark> की यह स्थिति सदा वनी रहे और इसके विपरीत यदि सम्वेदना दु:खद होती है, तो जल्द-से-जल्द उसे हटाने की कोशिश की जाती है। जब हम बैठे-बैठे अपने मन में कल्पना का आनन्द छेते रहते हैं, तब मन की वैसी स्थिति में किसी के कुछ कहने पर पहली बार तो हम उत्तर दे देते हैं, पर दूसरी-तीसरी बार पूछे जाने पर झँझला उठने को हम विवश हो जाते हैं। भाव की जो सत्ता हमारे मन में बनी रहती है, उसमें किसी प्रकार की वाधा हमें वाँछनीय नहीं। वाधा आते ही हम स्वाभाविक रूप से झिड़ककर उसे दूर करने की चेष्टा करते हैं। काव्य में भी जब हमारी मानसिक स्थिति भाव की समतल भूमि पर बनी रहती है, तव इस स्थिति के प्रतिकूछ किसी प्रकार की व्यञ्जना होने पर उस वाधा के प्रति हमारे मन में अन्यथा भाव होना एक साधारण

<sup>9.</sup> Mc Dongall: Body and Mind. P, 276.

बात है। अन्यथा भाव इस वात का प्रमाण है कि हमारी अपनी सत्ता, काव्य के किसी विशेष पात्र की सत्ता से मेल नहीं खाती। ऐसी स्थिति में हमें वैसे वर्णन से आनन्द नहीं होता; क्योंकि तच हमारी समझ से ओज का अपन्यय होने लगता है। कवि किसी के हृदय में नया भाव नहीं भरता, बल्कि वह मन का संस्कार केवल अनुभत भावों को ही जायत तथा उत्तेजित और रस करता है। किसी नायक-नायिका के प्रेम-वर्णन की प्रतीति को पढ़कर या सुनकर पाठक या श्रोता उनके सुख से अपने को सुखी नहीं मानता, वरन् उस वर्णन से उसके अपने हृद्य का ही भाव जायत होकर उत्तेजित हो जाता है और रस की प्रतीति होने लगती है। यदि ऐसे सुख की वासना का संस्कार पाठक या श्रोता के चित्त पर नहीं है, तो काव्य के ऐसे वर्णन से उसका मनोरञ्जन नहीं हो सकता।

काव्य में वैचित्र्य या चमत्कार को भी एक स्थान प्राप्त है। यह सत्य का अपलाप नहीं, किन्तु द्राविड़ी प्राणायाम से सत्य की प्रतीति कराना है। सत्य को जानना और मानना, दो बातें हैं। जगत् का जो सत्य है, काव्य का सत्य ठीक उसी रूप में व्यक्त नहीं किया जाता। वैचित्र्य या चमत्कार इसी प्रकार काव्य का सत्य है, जगत् के सत्य से कभी-कभी इसे बहुत दूर रखना पड़ता है। पाठक या श्रोता के हृद्य अथवा में ऐसी भावना उत्पन्न होती है कि वह इस चैचित्र्य या चमत्कार के सत्य को तथ्य समझकर ही आनन्द प्राप्त करता है। आनन्द का यह प्रलोभन यदि उसे न हो, तो वह काव्य के ऐसे सत्य को नहीं समझ सकता। काव्य

और चमत्कार दोनों में अन्तर है और वह अन्तर इस प्रकार स्पष्ट किया जा सकता है कि काव्य को एक प्रतीति के रूप में लेकर हम विमुग्ध रूप से मीन हो जाते हैं, किन्तु वैचित्र्य या चमत्कार के समय हम अपना मीन भङ्गकर वाह-वाह कह उठते हैं।

कान्य का उद्देश्य शुद्ध मनोरखन नहीं हो सकता। उद्देश्य के मार्ग में मनोरखन एक साधन है। उसका अन्तिम उद्देश्य जगत्

रस की प्रतीति में मनोरञ्जन—एक साधन, उद्देश्य नहीं के साथ मानव-हृद्य का सामञ्जस्य स्थापित करना है। मनोरञ्जन का प्रयोजन चित्त-वृत्ति को रस-दशा की उस भाव-भूमि पर पहुँचाकर संख्य रखना है, जहाँ काव्य के मूल-भाव से प्रभावित होते समय पाठक या श्रोता की चित्त-

वृत्ति इधर-उधर न हो जाय। मनुष्य की चित्त-वृत्ति इतनी व्याकरणात्मक है कि जबतक उस पर किसी प्रकार का मधुर प्रति-बन्ध नहीं रखा जाय या उसके सामने कोई प्रलोभन या आकर्षण न रखा जाय, तब तक वह एक स्थिति में कुछ देर के लिए भी नहीं रह सकती। चित्त की ऐसी स्थिति में काव्य अपने सारे उद्देश्यों को छेकर मनोरखन के पीछे-पीछे चलता है। उस समय पाठक या श्रोता की अपनी सत्ता काव्य के तथ्य से पृथक् नहीं रहती, उसी में मिल जाती है। यदि काव्य का उद्देश्य शुद्ध मनोरखन ही रहता, तो इसके लिए काव्य जैसे दुर्लभ व्यापार को घसीटने की आवश्यकता नहीं होती। किसी के बेढंगेपन पर हम हँसते हैं, थोड़ी देर के लिए उससे हमारा मनोरखन हो जाता है, परन्तु क्या वह बेढङ्गापन काव्य की समता कर सकता है? काव्य-जैसे गम्भीर विषय का उद्देश्य मनोरखन जैसा हल्का विषय नहीं हो सकता।

मनोरञ्जन को हल्का कहने से हमारा तात्पर्य यही है कि उसका कोई उससे भिन्न उद्देश्य नहीं होता। हास्यरस में मनोरञ्जन की सत्ता बड़ी प्रत्यक्ष रहती है, किन्तु इस मनोरञ्जन के अतिरिक्त पाठक या श्रोता के हृद्य पर किसी और बात का भी संस्कार जमाना है, जिसे वह उस समय मनोरञ्जन-मात्र ही समझकर रह जाता है और उसका हृद्य एक अज्ञात दिशा की ओर बढ़ जाता

रस-पद्धति मानसिक ज्यायाम है है। जिस प्रकार शारीरिक बल के लिए शारी-रिक व्यायाम की आवश्यकता है, उसी प्रकार मानसिक शक्ति के लिए भावों का व्यायाम अपे-क्षित है। प्रत्येक अङ्ग के विकास के लिये भिन्न-

भिन्न प्रकार के व्यायाम के ढङ्ग निश्चित हैं। मानसिक शक्ति के विकास के लिए भी नाना प्रकार के भावों का विन्यास करना पड़ता है। जीवन में काव्य की सफलता का यही परिणाम है। वीर-रस के काव्य से हम अपने मानसिक उत्साह का विकास कर सकते हैं, करुण-रस के काव्य से हम अखिल जीव के प्रति शोक-स्पन्दित होकर अपनी सहानुभूति-भावना की वृद्धि कर सकते हैं। इसी प्रकार भिन्न-भिन्न रस-प्रधान काव्यों से हम भिन्न-भिन्न भावों को विकसित करने में समर्थ हो सकते हैं। यह एक साधारण बात है कि जो व्यक्ति जिस ढङ्ग के काव्य का अध्ययन करता है, उसके विचार प्रायः उसी ढङ्ग के होते हैं। यदि रामायण से केवल पितृ-भक्ति, भ्रातृ-प्रेम, पातित्रत, मैत्री, दुष्टों के दमन आदि की ही शिक्षा मिले, यदि महाभारत से केवल 'यतो धर्मः ततो जयः' का ही उपदेश प्राप्त हो, तो दोनों महाकाव्यों की विशालता का तात्पर्य सिद्ध नहीं होता। महाकाव्यों में हमें जीवन की विविधताएँ

होकर कहती है--

मिलती हैं। उनसे हम विश्व-जीवन को आत्मसात् करने की प्रेरणा पाते हैं—यही उनका चरम उद्देश्य है।

आनन्द और विषाद—दो भिन्न-भिन्न तत्त्व हैं, परन्तु किसी विशेष मानसिक स्थिति में दोनों तत्त्वों का ऐसा रासायनिक सम्मि-

श्रण हो जाता है कि हम दोनों तत्त्वों को पृथक् आनन्द और नहीं कर पाते। कालिदास के मेघदूत <mark>का</mark> विषाद का रासा-विरही यक्ष जय अलकापुरी-स्थित अपनी प्यारी यनिक सम्मिश्रण विरहिणी का स्मरण करता है, तब उसकी इस स्पृति-भावना में आनन्द और विषाद के जो तत्त्व एक-से मिले हुए हैं, उनको कोई भी मनोवैज्ञानिक प्रथक् नहीं कर सकता। भावों का योग गाणितिक क्रिया से नहीं हुआ करता, वह तो रासायनिक योग होता है। यक्ष को अपनी प्रिया की स्पृति से उसकी विरहावस्था पर विषाद होता है, परन्तु उस विषाद की स्मृति से भी उसे जो आनन्द प्राप्त होता है, उसको भी वह छोड़ नहीं सकता। यहाँ विषाद से भिन्न आनन्द का कोई अस्तित्व नहीं है। इस प्रकार के आनन्द को प्राप्त करने के लिए अपेक्षित विषाद को स्वीकृत करना ही पड़ेगा। प्रत्येक मानसिक स्थिति के मूल से यह पता चलता है कि शुद्ध विषाद के जितने रूप हमारे मन में आया करते हैं, उतने शुद्ध आनन्द के नहीं। गौतम-पत्नी यशोधरा अपने पति के, जगत् के कल्याण की खोज में, राजमहंल से चुपचाप निकल जाने पर स्वाभाविक रूप से विषण्ण होती है, किन्तु वह अपने अस्तित्त्व की विशेष मर्यादा न रखकर पति के भावी गौरव की भावना से उद्घसित

मन का ओज और काव्य का रस

जायं, सिद्धि पावें वे छख से— दुखी न हों इस जन के दुख से, उपालम्भ दूँ मैं किस मुख से ?

> आज अधिक वे भाते। सिख, वे मुक्त से कहकर जाते।

गए, लौट भी वे आवेंगे,
कुछ अपूर्व अनुपम लावेंगे,
रोते प्राण उन्हें पावेंगे,
पर क्या गाते - गाते ?
सिख, वे ग्रुफ से कहकर जाते।

#### —मैथिलीशरण गुप्त

जो कवि एक ही मानसिक स्थिति में आनन्द और विषाद दोनों को अलग-अलग दिखाने की चेष्टा करता है, वह यथार्थ में एक प्रकार के मनोवैज्ञानिक असत्य को ही प्रमाणित करने का प्रयत्न करता है। एक आँख में आनन्द का उल्लास और दूसरी में विषाद का अवसाद रह ही नहीं सकते। दोनों आँखों में दोनों तत्त्वों की मिश्रित सत्ता माननी पड़ेगी। वाह्य जगत् के विषाद को पाकर हमारे मन का ओज अनुत्पादक रूप से खर्च होने लगता है, परन्तु काव्य में जब हम किसी के विषाद का वर्णन पढ़ते हैं, तब आश्रय के साथ तादात्म्य स्थिति को प्राप्त कर उस विषाद से आनन्द प्राप्त करते हैं।

काव्य के वर्णनों में ज्यादा ध्यान हम उन्हीं बातों—घटनाओं पर देते हैं, जिनसे हमें आनन्द मिलता है। व्यर्थ की बातों की ओर हमारा ध्यान आकर्षित ही नहीं होता। सत्काव्य का सारा काम केवल वणनों से ही नहीं चलता, उसका बहुत-सा काम संकेत या उपेक्षा से ही पूरा किया जाता है। काव्य में जहाँ संकेत या उपेक्षा रहती है, वहाँ उस अंश की पूर्त्ति पाठक काल्य में संकेत अपनी बुद्धि से कर लेता है। यदि काव्य में या उपेश्रा से केवल साङ्गोपाङ वर्णन से ही काम लिया जाता, ओज की रक्षा तो वह किसी की दिनचर्या से विशेष महत्त्व नहीं रख सकता। जो सत्य है अथवा जिस घटना का जो परिणाम सत्य है, उसका संकेत या उपेक्षा कर देने से पाठक का बहुत-सा समय, उसका बहुत-सा ओज वच जाता है, जिससे वह काव्य के आगे के प्रकरणों को मनोयोग-पूर्वक पढ़ने में समर्थ हो सके। गोस्वामी तुलसीदास ने रामचन्द्र के जीवन में बहुत-सी घटनाएँ दिखलाई हैं, किन्तु नित्यकर्म के जो अङ्ग-शौच, स्तान, <mark>संध्या, भोजन आदि हैं, उनको बार-बार दिखलाने की आवश्यकता</mark> नहीं पड़ी। जीवन के ये व्यापार ऐसे हैं जो उसकी सत्ता दिख-लाने के बाद, विना किसी विशेष परिस्थिति के, उल्लेखनीय नहीं माने जाते। पाठक या शोता समझ छेता है कि जीवन के ये अनिवार्य व्यापार हैं। इनके उल्लेख की उपेक्षाकर उसका बहुत सा मानसिक ओज बचा छिया गया है। जवतक अपने मान-सिक ओज का व्यय न किया जाय, तवतक काव्य से आनन्द की <mark>प्राप्ति सम्भव नहीं ; अतएव जहाँ मानसिक ओज अनुत्पादक</mark> ह्म से खर्च होता है, वहाँ का वर्णन रुचिकर नहीं माॡ्स पड़ता। जो वस्तु कुछ खर्च करके खरीदी जाती है, उसकी उपयोगिता <mark>पर हमारा ध्यान बराबर बना रहता है। यदि मनुष्य को काव्य</mark> 🕶 आनन्द बिना किसी प्रकार के खर्च के ही मिला करता, तो

उसे अनावश्यक प्रसङ्ग का बार-बार उल्लेख अखरता नहीं। जो घटनाएँ बहुकाल-व्यापी होती हैं, उनकी स्पृति, उनका कोल्पनिक चित्र, किसी संकेत को पाकर क्षण-भर में ही मन में सजीव हो जाता है। यदि संकेत या उपेक्षा से काम न लिया जाय तो किसी सरकाव्य की रचना सम्भव नहीं। उसमें इतनी अनावश्यक बातें एकत्र हो जायँगी कि मन का सारा ओज आरम्भ में ही समाप्त हो जायगा। जिन बातों से हमें मानसिक सन्तोष नहीं होता, औत्सक्य जागरित होकर आगे नहीं बढ़ता, वे हमारे आनन्द का सब्बार नहीं कर सकतीं। कवि अपना भाव पाठक को नहीं देता, बल्कि वह संकेत से पाठक या श्रोता के ही हृदय के भाव को सञ्चारित कर देता है। यदि पाठक या श्रोता के हृदय में उस प्रकार के भाव का मूल वर्त्तमान न हो, तो उसे कवि के उस प्रकार के भाव-संकेत से आनन्द नहीं मिल सकता। बीज अपने में पूर्ण माना जा सकता है, किन्तु पृथ्वी से उसे विकास के जो तत्त्व प्राप्त होते हैं, उन्हें भी अस्बीकृत नहीं किया जा सकता। बहुत से चित्रों में हम देखते हैं कि किसी व्यक्ति का एक ही कान चित्रित हुआ है, किसी व्यक्ति की केवल छाती ही झलक रही है, ऐसा देखकर हम को यह कभी सन्देह भी नहीं होता कि चित्रित व्यक्ति कनकटा है, केवल छातीवाला है, पीठ उसे है ही नहीं! यह संकेत या उपेक्षा का ही दृष्टान्त है कि हमारी कल्पना उस अवर्णित या उपेक्षित अंश की पूर्ति कर देती है। काव्य में हमारी यह प्रवृत्ति ऐसी स्वाभाविक रीति से काम करती जाती है कि हमें कभी इसके लिए सचेत नहीं रहना पडता। चेतना-शक्ति का स्वाभाविक अङ्ग बनकर, बिना हमारी विशेष अनुमति के ही, कल्पना अपना काम करती रहती है। इस प्रकार हमारा मानसिक ओज सुरक्षित रहकर निकट भविष्य में आनन्द के उत्पादन में योग देता है।

# पाँचवाँ अध्याय

## काव्य का अर्थ-बोध

काव्य की बहुत-सी रचनाएँ ऐसी होती हैं, जो हमें प्रिय तो माळ्म होती हैं, किन्तु उनका अर्थ-बोध नहीं होता। किसी रचना का प्रिय लगना ही जीवन के साथ उसके अर्थ-बोध और हार्दिक सम्बन्ध का द्योतक है। जो वस्तुतः हृद्य चेतना के भाव हैं, वे किसी-न-किसी रूप से हृदय में स्थान पाने का प्रयत्न अवश्य करते हैं। मनुष्य की चेतना-शक्ति साधारणतः तीन रूपों में जाप्रत् होती है। इन्हें हम पूर्ण चेतना, अर्द्ध चेतना तथा सांस्कारिक चेतना कह सकते हैं। ध्यानपूर्वक किसी दृश्य को देखना या उस पर विचार करना पूर्ण चेतना है। कभी-कभी किसी शहर या भीड़ में ऐसा आदमी भी देखने को मिल जाता है, जो कुछ परिचित-सा तो मालूम पड़ता है, किन्तु उसका नाम-पता याद नहीं रहता, या माऌ्म नहीं हुआ रहता। ऐसे व्यक्ति हमारे हृदय में थोड़ा स्थान तो अवश्य कर हेते हैं, परन्तु अपना अर्थ-बोध नहीं देते। रुचि या वृत्ति के अनुकूछ विषयों में दक्षता प्राप्त करने के लिए हमारी सांस्कृतिक चेतना सहायक होती है। काव्य की ऐसी रचनाएँ अपने वहिरङ्ग से, वर्ण से, स्वर से हमें विमुग्ध तो कर लेती हैं, किन्तु अपना स्पष्ट अर्थ-बोध न देने के कारण हमें अधिकतर रस-मम होने से बिब्बत रखती हैं। काव्य में ऐसे अर्थ-ज्ञान-हीन मुखानुभव को शास्त्रीय दृष्टि से अप्रबुद्ध उपभोग कहते हैं।

काव्य में किसी कठिन स्थल को समझंने में जब हम असमर्थ-से माछ्म पड़ते हैं, तब अपनी ज्ञान-शक्ति के मर्यादित क्षेत्र को विस्तृत करने के लिए हमारे अन्तर्जगत् की शक्ति अर्ध-बोध और जोर करती है। ऐसी स्थिति में भाव-शक्ति की ज्ञान-शक्ति विकलता बढ़ती है; क्योंकि जबतक ज्ञान-शक्ति भावों के प्रवेश के लिए द्रवाजा खोल नहीं देती, तबतक काव्य के अर्थ-बोध पर आवरण पड़ा ही रहता है। किसी क्षिष्ट पद के अर्थ को न जानने पर भी प्रसंग-प्राप्त भाव को लेकर हम अपना काम चलाने की चेष्टा करते हैं। किसी पद को स्पष्ट जान लेना मनुष्य की आकलन-शक्ति का मुख्य प्रयोजन नहीं है। मनुष्य की अन्तर्शक्तिं को विकसित करना काव्य का विशेष तात्पर्य है, किन्त उपर्यक्त अवस्था में हम पद के अर्थ को जान लेना ही पर्याप्त समझ छेते हैं। किसी एक पद को छेकर माथापची करने से हम छुट्टी पा जाते हैं और इस प्रकार हम अज्ञान के बन्धन से अपने को मुक्त-सा समझकर प्रसन्न होते हैं। वस्तुतः यह प्रसन्नता हमारी मर्यादित शक्ति को विस्तृत करने के काम की नहीं होती। पानी में मिश्री की डली थोड़ी देर के बाद घुलमिल जाती है, परन्तु मिश्री की डली के बदले यदि पत्थर का दुकड़ा आ मिले, तो उसमें गलाने की क्षमता नहीं रहती। पर, इससे हमें अधिक घबडाने की कोई आवश्यकता नहीं। यदि अन्तर्जगत् की शक्ति में तीव्रता रहे, तो पानी की कड़ी धार से पत्थर दूट भी सकता है। यदि न दूटे तो कुछ दिनों के वाद उस पत्थर के दुकड़े को कज्जलवेष्ठित होकर उसी वातावरण की दुहाई देकर रहना पड़ता है। ऐसे अर्थ-ज्ञान-हीन पद जो हमारे मानस में बने रहते हैं, हमें काव्य में नवागन्तुक-से नहीं मालूम पड़ते। अर्थ-स्पष्ट होने पर निश्चय ही वे हमें मन की सतत् उद्देगशील किया को विश्राम देकर प्रसन्न कर देते हैं।

मनुष्य की अन्तर्शक्ति गम्भीर दार्शनिक रहस्य से भरी हुई है। संसार में ऐसे बहुत से तथ्य होते हैं, जिनका ज्ञान अन्तर्जगत् को बुआ रहता है, परन्तु वे उतने स्पष्ट नहीं होते, जितने से बाहर भी प्रकाशित हो जायँ। साधा-रणतः जीवन में ऐसे बहुत-से क्षण आते हैं, जब हम बिना किसी स्पष्ट या प्रत्यक्ष कारण के प्रसन्न या विषण्ण होते हैं। वस्तुतः ये भाव अकारण नहीं हुआ करते। हमारी अन्तर्शक्ति को इस प्रसन्नता या विषण्णता का कारण मालूम हुआ रहता है, परन्तु अस्पष्टता के कारण हम अपने अनुभव को बाह्य जगत् में प्रकाशित नहीं कर सकते। जीवन के रहस्य की तरह काव्य की भी अपनी एक समस्या है। काव्य एक प्रतीति के रूप में जितना रमणीय हो सकता है, उतना प्रतिपादन के रूप में नहीं।

आग्रह और तर्क के बल पर काव्य का यश-विस्तार नहीं हो सकता। यही कारण है कि जो काव्य हृदय पर अनायास ही कोई प्रभाव नहीं डाल सकता, उसे किसी के समझाने-बुझाने पर भी विशेष शक्ति प्राप्त नहीं हो सकती। रिव बाबू ने अपनी 'जीवन-स्मृति' में इस तथ्य

पर बड़े मनोरंजक ढंग से प्रकाश डाला है—'क्या कोई मनुष्य कुछ बात समझाने के लिये किवता किया करता है ?'—वस्तुतः मनुष्यके हृदय में जो प्रतीति होती है, वह काव्य के रूप में बाहर निकलने का प्रयत्न किया करती है। यदि ऐसी किवता को सुन कर कभी कोई यह कहता है कि मैं तो इसमें कुछ नहीं समझता, तो उस समय मेरी मित कुण्ठित हो जाती है। फूल को स् घकर यदि कोई कहने लगे कि मेरी समझ में कुछ नहीं आता, तो इसका यही उत्तर हो सकता है कि इसमें समझाने-जैसा है भी क्या; यह तो केवल भास-मात्र है। इस पर भी यदि यही कहे—हाँ, यह तो ठीक है, मैं भी जानता हूँ, पर इसका अर्थ क्या ?, और इसी तरह बार-बार प्रश्न करने लगे, तो उससे छुटकारा पाने के लिये दो ही मार्ग हैं—या तो उस विषय की चर्चा ही बदल दी जाय या यह सुगन्ध, पुष्प में विश्व के आनन्द की धारण की हुई आकृति है, कहकर उस विषय को और भी अधिक गम्भीर बना दिया जाय।'

हमारे जीवन के प्रत्येक क्षेत्र में पहले बुद्धि ने आक्रमण किया, तब धीरे-धीरे उस पर भाव भी सक्चरित होने लगा। मार्ग को प्रशस्त करने का काम बुद्धि करती है, भाव अनु-बुद्धिवाद और वैचिन्य बुद्धिवाद के प्रति अन्याय करने का साहस हम

नहीं रखते। हमारे इस कथन का तात्पर्य यह भी नहीं कि काव्य-निर्माण में पक्षपात के कारण बुद्धिवाद को हम विशेष महत्त्व दे रहे हैं। जो सड़क एक बार बन जाती है, उसे नित्यप्रति बनाने की आवश्यकता नहीं होती; दिखी जानेवाली सड़क हम से दिखी का परिचय नहीं बताती, उस सड़क से चलकर ही हम

दिल्ली को देख सकते हैं, उसके सम्बन्ध की बातें जान सकते हैं। हमारे व्यक्तित्व की सीमा का विस्तार करना अवश्य ही बुद्धि का काम है, परन्तु प्रत्येक भाव का नियन्त्रण बुद्धि नहीं कर सकती। काच्य में बहुत से स्थल ऐसे होते हैं, जहाँ बुद्धि की अग्राह्मता पर ही हमें आनन्द मिलता है। वैचित्र्य या चमत्कार की वार्ते कभी-कभी बुद्धि के लिसे अग्राह्य होते हुए भी युक्ति-संगत मालूम पड़ती हैं और अर्थ-बोध की दृष्टि से भी उसमें कोई वाधा नहीं दिखाई पड़ती। साहित्य-शास्त्र के विधाताओं ने वाच्यार्थ से अधिक महत्त्व व्यङ्गयार्थ तथा लक्ष्यार्थ को दिया है, पर यथार्थ रस तो वाच्यार्थ ही देता है । शब्द की इन तीनों शक्तियों का अन्तिम उद्देश्य तथ्य-बोध है, किन्तु इसी बोध-वृत्ति को प्राप्त करने के लिए हमें भिन्न-भिन्न दिशाओं से जाना पड़ता है। 'देश के छिए मर कर जीना सीखो'—इसमें छक्षणा कष्ट सहने का आदेश देती है, पर अभिधा तो लक्षणा के आदेश के साथ ही अतिरिक्त आनन्द भी देती है, जो काव्य की वास्तविकता है। 'मरकर भी जीने' के बदले 'कष्ट सहकर भी जीने' में काव्य की दृष्टि से आकाश-पाताल का अन्तर पड़ जाता है। 'मरकर भी जीना' बुद्धि को अग्राह्य है, पर अभिधा की इसी अब्राह्मता में काव्य का वास्तविक अर्थ-बोध है—इसे कौन अस्वीकृत करेगा ? काव्य में कुछ ऐसे प्रयोग भी लक्षणा के आधार पर टिके हुए हैं, जो बुद्धि के लिये अत्राह्य <mark>रहकर</mark> भी भाव-संचरण में कोई बाधा उपस्थित नहीं करते। 'अमुक

<sup>9.</sup> इस उक्ति से झुछ भ्रम हो जाने की सम्भावना है, इसका तात्पर्य केवल इतना ही है कि व्यंजना और लक्षणा को यदि अभिधा-वाच्यार्थ—का आधार नहीं मिले, तो उनसे वाणी का सौन्दर्य प्रकट नहीं हो सकता।

व्यक्ति का पार पाना कठिन हैं' या 'उसने मेरी बात काट दी'— ऐसे प्रयोगों पर विचार करने से माल्स पड़ता है कि असुक व्यक्ति समुद्र तो नहीं है, किन्तु उसके व्यापार ऐसे हैं, जिनको अपनी शक्ति के भीतर लाना कठिन हैं। किसीकी बात भी ऐसी कोई बस्तु नहीं होती, जो तलवार या चाकू से काटी जा सके, पर ऐसे प्रयोग का अर्थ इतना ही है कि जैसे किसी वस्तु को काट देने से उसके एक दूसरे हिस्से का जो अविच्छिन्न सम्बन्ध है, उसका विच्छेद हो जाता है, उसी प्रकार किसी बात से उसके अनुसारी परिणाम या कार्य का जो सम्बन्ध है, वह नहीं रहता।

शब्द-शक्ति के चमत्कार से बुद्धि की अश्राद्यता पर जो आनन्द प्राप्त होता है, उसका एक दूसरा पहलू भी है। काव्य में इसे हेत्वाभास कह सकते हैं। किसी भी कार्य का जो कारण दिया जाता है, वह मूलतः किसी हत्वाभास कारण के रूप में नहीं रहता। इससे अर्थ-बोध

की दो भिन्न सत्ताएँ मार्ल्स पड़ती हैं, किन्तु श्विति की प्रधानता के कारण एक सत्ता को प्रधान मान छेने पर, दूसरी सत्ता स्वतः गीण हो जाती है और पाठकों को एक अभिनव रस का आस्वादन करा देती है। 'साकेत' की उर्मिछा, छक्ष्मण के विरह से सन्तम होकर, चौदह वर्ष के बनवास की अवधि को अपनी श्विति के रूप में मिटाकर, छक्ष्मण से मिछने की कामना करती है। चौदह वर्ष की अवधि, काछ के स्वाभाविक संक्रमण के रूप में बीतेगी, छेकिन उर्मिछा को ही यदि अवधि बनने की शक्ति मिछी होती, तो वह श्वण-भर में ही चौदह वर्ष की अवधि बनकर समाप्त हो जाती। इस समाप्ति के बाद भी वह छक्ष्मण से मिछने की उत्कण्टा रखती

है। बुद्धिवादी यहाँ तर्क कर सकते हैं कि यदि उमिंला चौदह वर्ष की अवधि वनकर स्वयं ही मिट जाती है, तो फिर लक्ष्मण से मिलन का सौभाग्य उसे प्राप्त होगा? जब तक वनवास की अवधि पूरी नहीं होती, तब तक लक्ष्मण से मिलन भी सम्भव नहीं। अवधि बीत जाने पर ही उमिंला का सौभाग्य चमक सकता है। किन्तु उमिंला स्वयं अवधि वनकर मिट जाने को तैयार है। अर्थ के वाहरी आवरण को देखकर, उमिंला की यह कामना बड़ी असङ्गत माल्सम पड़ती है; किन्तु इसके आन्तरिक अर्थ पर ध्यान देने से यह माल्सम होता है कि उमिंला को लक्ष्मण के मिलन की इतनी व्यय उत्कण्ठा है कि वह अपने अस्तित्व को भी विलुप्त करने के हेतु प्रस्तुत है। बुद्धिवाद के लिये इस प्रसङ्ग में स्थान नहीं रहता। काव्य की रागात्मक प्रतीति का महत्त्व यहाँ इतना बढ़ा हुआ है कि लक्ष्मण का मिलन, उमिंला के अस्तित्व के मूल्य से बढ़ा हुआ है। हेत्वाभास के रूप में ऐसी असङ्गति का काव्य में कुल कम प्रयोजन नहीं रहता।

काव्य के अर्थ-बोध के सम्बन्ध में एक दूसरे पक्ष पर भी विचार करना है। वाणी पर जब मनोविकारों का प्रभाव पड़ता है, तब उसमें स्वतः ताल और स्वर उत्पन्न होने लगते हैं। यह ताल और स्वर भी अर्थ-बोध की हिष्ट से काव्य के पद के समान ही महत्त्वपूर्ण हैं; क्योंकि भिन्न-भिन्न मनोविकार प्रेम, हास, द्रेष, आनन्द, आश्चर्य आदि को व्यक्त करने के लिये मनुष्य को अपनी वाणी में थोड़ा-बहुत स्वर-ताल का अन्तर देना पड़ता है। मनोविकारों की इस स्वाभाविक गति ने विकसित होकर सङ्गीत-

शास्त्र के विधान में बड़ी मदद पहुँचाई है। गान को जब पद का रूप दिया जाता है, तब पद का महत्त्व बढ़ नहीं जाता, गान का लक्ष्य पद नहीं रहता, प्रत्युत् वह अर्थ-बोध के द्वारा मधुरता उत्पन्न करने का साधन-मात्र रहता है। जहाँ पद की पहुँच नहीं होती, वहीं स्वर के कार्य का आरम्भ होता है। अज्ञेय तथा सूक्ष्म भाव को विशद तथा तीत्र रूप में प्रकट करने की शक्ति गान में पाई जाती है। पदों के साधारण अर्थ को विशेष रूप से प्रभावशाली बनाने के लिये स्वर के सिवा दूसरा कोई मार्ग नहीं है।

काव्यगत प्रभाव को विशेष क्षमताशाली बनाने के अभिप्राय से ही छन्दों का विधान किया गया है। धनुष पर चढ़कर जिस प्रकार वाण अधिक शक्ति-सम्पन्न और तीन्न बन जाता है, उसी प्रकार राग के द्वारा पद विचिन्न आकर्षण और शक्ति प्राप्त करता है। अपने सामध्य के बल पर जहाँ तक पद नहीं पहुँच सकते, राग की सहायता से वे उस अज्ञात स्थान तक भी पहुँच जाते हैं। राग में मिलकर पद अपने वास्तविक अर्थ का प्रतिपादन करने लगता है। ध्विन-सामञ्जस्य के कारण छन्द-बद्ध पदों से एक प्रकार का विद्युत प्रकाशित होने लगता है, जो हृदय को विमुग्ध कर देता है। काव्य और राग के विषय में इतना मानना पड़ेगा कि पहले तो राग को काव्य के अधीन रहना पड़ेगा, किन्तु जब राग की शक्ति विकसित हो जायगी, तब काव्य उसके तत्त्वावधान में आ जायगा।

हृद्य का भाव जब अपनी अकर्मण्यता को छोड़कर आनन्द और उत्साह से कर्मण्य बनकर जागरित होता है, तब उसके कार्य-क्षेत्र का स्वरूप निश्चित होता है और फिर वह जगत् की समस्त अविच्छित्र वस्तु के संधान की इच्छा करता है। इस प्रकार वह भाव असीम की ओर जाने के लिए चेष्टा करता है। असीम से ससीम की ओर भाव-धारा के प्रवाहित होने असीम तथा ससीम से काञ्यगत सत्य की प्रतिष्ठा होती है और तभी सत्य और अर्थ-बोध वह अपना अर्थ-बोध भी देता है। इस प्रकार की भाव-धारा सदा नियन्त्रित रहती है। नियन्त्रण के अभाव में सत्य का स्वरूप प्रकट नहीं किया जा सकता। जगत् के विस्तृत क्षेत्र में जा-कुछ है, वह सब सत्य है, किन्तु उसके द्वारा काव्य में हम सत्य की प्रतिष्ठा नहीं कर सकते। जगत् का जो अर्थ-बोध है, वह जितना रहस्य-पूर्ण है, उतना रहस्य-पूर्ण रहने से काव्य के अर्थ-बोध की समस्या हल नहीं हो सकती। अपरिमित से निकलकर जब हम परिमित की ओर आते हैं, तभी हम काव्य में सत्य की प्रतिष्ठा द्वारा अर्थ-बोध दे सकते हैं। अपरिमित में सत्य नहीं रहता, ऐसा कहना भ्रम-पूर्ण ही नहीं है, प्रत्युत् अपनी परिमित शक्तिके कारण सत्य को देखने की हमारी अक्षमता भी है। परिधि के अन्तर्गत आये हुए सत्य से इतनी अधिक रमणीयता उत्पन्न होती है कि वह हमारे हृदय को वरबस <mark>आकर्षित करती है। समुद्र में नमक है, यह तथ्य अस्वीकार नहीं</mark> किया जा सकता; किन्तु एक चुल्छ समुद्र का पानी छेकर यदि कहा जाय कि यह चुल्द्र-भर नमक ही है, तो पूर्णरूप से असत्य न होकर भी यह कथन वस्तुस्थिति से बहुत दूर ही रहेगा। अपरि-मित को छोड़कर जब सत्य अपने सङ्कृचित रूप में, काव्य की एक परिधि के अन्तर्गत आकर, पुनः विस्तृत होने छाता है, तब उससे अपने परिचय के कारण हम अभिनव आनन्द प्राप्त करते हैं। समुद्र के खारे जल से नमक बनाकर जब हम मीठे पानी में घोलते हैं, तब खाद के रूप में हमको अपनी चेष्टा का ही परिणाम मिलता है। इसी प्रकार समुद्र के जल का जो सत्य है, वह तब तक स्पष्ट रूप से अपना अर्थ-बोध नहीं देता, जब तक हम उसको एक परिधि के भीतर लाकर पुनः विस्तृत होने के लिए उसे छोड़ नहीं देते।

मनुष्य को साधारणतः अपनी वृत्ति, संस्कार या विचार-पद्धति के अनुकूल ही काव्य का बोध होता है। नवीन और तीव अनुभूतिपूर्ण काव्य के मर्म को समझने के लिए केवल विद्वत्ता या उच शिक्षा की अपेक्षा नहीं रहती, अभिन्यक्त करनेवाले हृदय के साथ जिसकी पूर्ण सहानुभूति रहेगी, वही उस कविता के मर्म को अच्छी तरह समझ सकता है। जो किव के लिए कुछ सहानुभूति नहीं रखता, वह उसकी कृति के साथ न्याय भी नहीं कर सकता। कुछ मनुष्य ऐसे होते हैं, जिनकी ब्रहण-शक्ति और भाव-व्यञ्जना-शक्ति बड़ी निम्न कोटि की होती है। उनकी प्रसन्नता और विषण्णता सर्वदा अतिशय मात्रा में हुआ करती है। इस प्रकार की मनोरचनावाले व्यक्ति निर्वल मानसिक शक्ति के होते हैं। उनके चित्त पर किसी साधारण बात का प्रभाव भी तीव्र रूप में पडता है। इसका कारण यह होता है कि ऐसे व्यक्ति को विचार करने की क्षमता नहीं होती। किसी की बात को धैर्य-पूर्वक सुनने पर; विचार करने की क्षमता के अभाव में, वे तत्काल भावावेग से क्रियाशील हो जाते हैं। कवि अपने ऐसे पाठक या श्रोता को-जो कोई भी हों--काव्य के अर्थ-बोध के सम्बन्ध में स्थिति स्पष्ट नहीं करा सकते। कुछ कवि यही समझकर प्रसन्न होते हैं कि

मेरी रचनाओं के समझनेवाले बहुत थोड़े हैं। वे अपने अस्पष्ट भाव को गम्भीर भाव समझते हैं। संस्कृत-साहित्य में ऐसे बहुत किव हो गए हैं और 'वेद्यः सहृदयेरयम्'—जो सहृदय हैं वे ही इसे समझ सकते हैं—कहकर उन्होंने अपने पक्ष का समर्थन भी किया है। ठीक इसके विपरीत कहनेवाले भी हैं, जो 'वक्तुरेवहिदोषः स्याद् यत्र श्रोता न बुध्यते' श्रोता के कुछ न समझने पर बक्ता को ही दोषी बताते हैं। दोनों पक्षों में चाहे जितनी यथार्थता रहे, किन्तु इतना तो निश्चित है कि यदि कला अपनी स्थिति में स्पष्ट न रहे, तो वह अपना अर्थ-बोध नहीं दे सकती।

## ब्रुठा अध्याय

## काव्य की प्रेरणा-शक्ति

जीवन क्या है, यह एक ऐसा विषय है, जिस पर विवेचन तो बहुत हुआ, किन्तु कोई एक निश्चित विचार अब तक प्रतिपादित नहीं किया जा सका। यदि जीवन और उसका जीवन और उद्देश्य समझ लिया जाय, तो उसकी गतिविधि उसका रहस्य का भी दिशा-ज्ञान हो जा सकता है। मानव-जीवन एक ही साथ सामान्य और विशेष भी है। सामान्य इस दृष्टि से कि चित्त की जितनी वृत्तियाँ हैं, उनकी चेष्टाएँ प्रायः सब में एक रूप हैं और विशेष इस विचार से कि प्रत्येक मनुष्य अपना कुछ निजल्ब तथा व्यक्तित्व रखता है। यदि ऐसा न होता, तो असंख्य में एक की गणना सम्भव न होती। वैयक्तिक मनो-विज्ञान मनुष्य के समस्त जीवन का निरीक्षण अपने दृष्टिकोण से करता है। इस मनोविज्ञान के अनुसार मनुष्य अपने जीवन को जिस भाव से देखता है और उसका जो प्रयोजन समझता है, उसी का साक्षी उसके जीवन का प्रत्येक कर्म होता है। यह एक तथ्य है कि लोग अपने कामों का समर्थन अपने भावों से करते पाये जाते हैं। यदि कोई व्यक्ति किसी को प्यार करता है, तो उसके प्रति सभी कार्मों में उसी भाव की छाप लगी रहती है। घृणास्पद् के प्रति प्रत्येक कर्म के मूल में तदनुकूल भाव ही अङ्कित रहते हैं। मनुष्य के भाव उसके मूल दृष्टिकोण से सदैव सङ्गति रखते हैं। यदि ऐसा न हो तो मनुष्य का कोई काम शृङ्खलावद्ध तथा युक्तिसङ्गत नहीं माना जा सकता।

साधारणतः मनुष्य अपने जीवन का ध्येय छौकिक धन-सम्पत्ति, मान-मर्यादा, यश-प्रतिष्ठा, सुख-विलास, पुत्र-सन्ता<mark>न</mark> आदि ही समझता है। इससे अधिक सोचने जीवन का ध्येय--की न उसे चिन्ता है, न अवकाश और न इच्छा आत्म-विस्तार ही। जीवन की ये स्वाभाविक प्रवृत्तियाँ हैं। मनुष्य की इन्द्रियों की बनावट भी बाह्यमुखी है। उनके छिद्र बाहर की ओर हैं । वे सहज ही अन्तर्मुखी नहीं हो सकतीं। अतः अपनी अन्तरात्मा के बद्छे सांसारिक विषयों की ओर वे अधिक प्रलुब्ध रहती हैं। स्वाभाविक रूप से मनुष्य का जीवन जैसा है, उससे निवृत्ति चाहना उसका पारलौकिक उद्देश्य हो जाता है। आध्यात्मिक छक्ष्य—परलोक—को प्राप्त करने के छि<mark>ए</mark> जीवन—छोक—एक साधन-मात्र बन जाता है और ऐसी दशा में जीवन की परिधि लोक में सीमित न रहकर बृहत्तर—उससे भी बढ़कर असीम हो जातो है। यही कारण है कि मरणधर्मा मनुष्य अमृतत्व की आकाँक्षा करता है ; क्योंकि उससे आत्म-विस्तार की प्रेरणा उत्पन्न होती है। औसत मनुष्य को अपने

जीवन का न तो कोई अर्थ माल्यम होता है और न उसके किसी गहोहेश्य का पता रहता है। साधारणतः, विचार-बुद्धि का स्पष्ट सम्बन्ध न रखता हुआ ही उसका जीवन-व्यापार चलता है। मनोविश्लेषण से भी यह बात सिद्ध होती है । जीवन के पहार्थ-चतृष्ट्य-धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष-में, काम अपने साथ अर्थ तथा धर्म को समेटता हुआ जीवन के विषयानन्द और विविध व्यापारों का प्रेरक है और मोक्ष जीवन ब्रह्मानन्द का निवृत्ति-मूलक लक्ष्य है। इस प्रकार यह स्पष्ट है कि जीवन के दो मुख्य ध्येयों में काम विषयानन्द का तथा मोक्ष ब्रह्मानन्द के प्रतीक हैं । संयमित काम अपना विकास दाम्पत्य या पारिवारिक जीवन में पाता है और उससे बढ़कर भी वह जीवन की लोकान्तर्गत परिधि के भीतर ही रहकर व्यापार करता है। इस काम के पीषण तथा नियन्त्रण के लिए अर्थ और धर्म की प्राप्ति वाञ्छनीय समझी जाती है। इस प्रकार काम

Among my patients from many countries, all of them educated persons, there is a considerable number who came to see me, not because they were suffering from a nucurosis, but because they could find no 'meaning of life' or were torturing themselves with questions which neither present day philosophy nor religion could answer.....I too had no answer to give.

C. G. Jung—Modern Man In Search Of A Soul. PP—266-7

र. शाङ्करमत के यशस्त्री प्रतिपादक विद्यारण्य स्वामी ने अपनी प्रश्चदशी' में आनन्द के कई वर्ग ब्रह्मानन्द, निजानन्द, विद्यानन्द, विष्यानन्द, वासनानन्द आदि किये हैं। आनन्द का यह वर्ग-प्रपन्न वस्तुतः कोई सार वस्तु नहीं है। उनकी दृष्टि में भी इसका विभाजन केवल तर्क के प्रयोजन के लिए ही है। उन्होंने लिखा है:---

धर्म, अर्थ तथा काम के रूप में—त्रिवृत् हो जाता है और भक्ति, योग तथा मोक्ष के समन्वय से मोक्ष भी इसी प्रकार एक दूसरे त्रिवृत् में आ जाता है।

मनुष्य की भोग-छालसा अपने जीवन-पर्यंत ही सीमित नहीं रहती। यह अपनी छालसा का विकास-सूत्र अपने पुत्र-पौत्रादि तक बढ़ाना चाहता है। स्थूल भोग के बाद सूक्ष्म भोग से ही मनुष्य की परितृप्ति होती है। चिरकाल तक शाश्वत कीर्ति को प्राप्त करने के लिए कभी-कभी मनुष्य अपने जीवन का मोह भी छोड़ देने के लिए तत्पर हो जाता है, किन्तु ऐसी स्थिति में भी बस्तुतः जीवन का मोह छोड़ा नहीं जाता। स्थूल जीवन के बाद विश्व में अपने सूक्ष्म जीवन का अस्तित्व कीर्ति के रूप में वह चाहता ही है। ऋग्वेद-जैसे प्राचीन प्रन्थ में भी ऋषियों ने शाश्वत

तथा च विषयानन्दो वासनानन्द इत्यम्। आनन्दौ जनयन्नास्ते ब्रह्मानन्द स्वयं प्रमः॥

-- पञ्चद्शी, ११,८८

स्वयं-प्रकाश ब्रह्मानन्द ही विषयानन्द तथा वासनानन्द को उत्पन्न करता है। तैत्तिरीयोपनिषद् (२,५) के भाष्य में शङ्कराचार्य ने—'आनन्द इति प्रंब्रह्म। तिं शुभकर्मणा प्रत्युपस्थाप्यमाने पुत्रमित्रादि विषय विशेषोयाधान्तन्तः करण वृत्ति विशेषे तमसा प्रच्छाद्यमाने प्रसन्नेऽभिव्यंजते। तिं ह्रषप सुममिति प्रसिद्धं छोके।' आनन्द परब्रह्म का ही वाचक है। वही शुभ कर्म द्वारा प्रस्तुत किये हुए पुत्र-मित्रादि विशेष विषय ही जिसकी उपाधि है, उस प्रसन्न अन्तःकरण के वृत्ति-विशेष में, जब कि वह तमोगुण से आच्छादित नहीं होता, अभिव्यक्त होता है। वह छोक में विषय-सुख के नाम से प्रसिद्ध है:—िष्टखकर विषयानन्द की छौकिक प्रधानता स्वीकृत की है।

जीवन को प्राप्त करने की प्रार्थना की है—हे इन्द्र, तू हमें अक्षि-तश्रव अर्थात् अक्षय कीर्ति या धन दे (ऋ०१,९,७) हे सोम, तू मुझे वैवस्वत (यम) यमलोक में अमर कर दे (ऋ० ९, ११३,८)। चिरकालिक भोग की यह कामना ही मनुष्य की खाभाविकता है। हमारी लोक-कल्याणकारी प्रवृत्ति के मूल में भी यही भोग-लालसा छिपी हुई है। मनुष्य सत्कर्म के नाम पर अनेक कष्टों का सहन करता है, जन-कल्याण के नाम पर जीवनोत्सर्ग तक कर देता है और ऐसे उत्सर्ग का, कभी-कभी, किसी महत्तर उद्देश्य से ही ढोल भी पिटवाया नहीं जाता, किन्तु इसके भीतर बहुत छानबीन करने पर, अत्यंत प्रच्छन्न और क्षीण रूप से ही, एक भावना रहती है, जो अपने कष्ट, उत्सर्ग आदि का अनुमोदन चाहती है। यदि यह अनुमोदन या स्वीकृति न मिले तो उत्सर्ग का कोई अर्थ भी नहीं समझा जाता। यदि मनुष्य अपने को प्यार नहीं करे, तो जीवन में उसे कोई सौन्दर्य नहीं माछम होगा। उससे कुछ भी लोकोपकारी कार्य नहीं हो सकेगा। "आत्मनस्तु कामाय सर्वं प्रियं भवति"—अपने लिए ही पति, पत्नी, पुत्र, वेद, धन लोक आदि सब प्रिय माॡम पड़ते हैं°। जगत् के किसी भी प्राणी

<sup>9.</sup> बृहद्रारण्यक उपनिषद् में थाज्ञवत्क्य-मैत्रेयी-संवाद में इस तथ्य का

<sup>&#</sup>x27;न वा अरे पत्युः कामाय पितः प्रियो भवत्यात्मन्तु कामाय पितः प्रियो भवति । न वा अरे जायाये कामाय जाया प्रिया भवत्यात्मनस्तु कामाय जाया प्रिया भवत्यात्मनस्तु कामाय जाया प्रिया भवति । न वा अरे पुत्राणां कामाय पुत्राः प्रिया भवन्ति । न वा अरे वित्तस्य कामाय वित्तं प्रियं भवत्यात्मनस्तु कामाय वित्तं प्रियं भवति । न वा अरे लेकानां कामाय लोकाः प्रिया भवन्ति । न वा अरे वेदानां लोकाः प्रिया भवत्यात्मनस्तु कामाय लोकाः प्रिया भवन्ति । न वा अरे वेदानां

या पदार्थ में जवतक अपनी सत्ता का कोई चिह्न न माळूम हो, तब तक उसको प्राप्त करने, उसके संरक्षण या उसके सम्बन्ध में किसी प्रकार का भी भाव हृदय में उत्पन्न नहीं होता।

स्वार्थ, परार्थ और परमार्थ तीनों की भिन्न-भिन्न विशेषताएँ हैं। स्वार्थ के बिना व्यक्ति का जीवन-धारण असम्भव है, परार्थ के विना समाज-विधान अनिश्चित है और पर-स्वार्थ, परार्थ मार्थ के अभाव में लोक-कल्याण की भावना का और परमार्थ विकास ही नहीं हो सकता। जीवन के पोषण, वर्द्धन तथा विकास के सभी तत्त्व हृदय की वृत्तियों के रूप में वर्त्तमान हैं। स्वार्थ व्यक्तिवाद का उत्पादक है और परार्थ समाज-वाद की स्थापना करता है। इन दोनों से बढ़कर परमार्थ है, जो हमारी दृष्टि की परिधि को विस्तृतकर विस्ववन्धुत्व की सीमा पर पहुँचा देता है। मूल रूप में मनुष्य खार्थी है, इसी कारण परार्थ और परमार्थ के अन्तर्गत कही-न-कहीं स्वार्थ अवस्य छिपा बैठा पाया जाता है। जबतक स्वार्थ की प्रेरणा न हो तबतक जीवन में कोई क्रिया, कोई द्वंद्र लक्षित नहीं होता। महत् पेरणा-शक्ति पाने के लिए महापुरुष भी स्वार्थ मानकर ही परार्थ का सम्पादन करते हैं । मनुष्य की यह उत्कोच-त्रियता स्वाभाविक है, चाहे वह स्थूल रूप में हो या सूक्ष्म में। भूमि, द्रव्य, वस्तु

कामाय वेदाः प्रिया भवंत्यात्यमनस्तु कामाय वेदाः प्रिया भवन्ति । न वा अरै सर्वस्य कामाय सर्वं प्रियं भवत्यात्मनस्तु कामाय सर्वं प्रियं भवति ।'

<sup>--</sup>वृह्द्वर्ष्ण्य, ४, ५, ६,। १. स्वार्थोहि यस्य परार्थः स एव अग्रणी पुमान् ।

<sup>—</sup>भर्नृ हरि

आदि की प्राप्ति स्थूल स्वार्थ है और यश, प्रशंसा, कीर्त्त आदि सक्ष्म स्वार्थ हैं। स्थूल से सूक्ष्म सदा तीत्र तथा व्यापक होता है। भारतीय भावना के अनुसार यशाकाँक्षी महत् माना जाता है, क्यों कि उससे लोक-कल्याण की सम्भावना बहुत बनी रहती है। जो यश का इच्छुक है उसके व्यापार भी वैसे ही होंगे जिनसे लोक की सुख-समृद्धि बढ़े। यश-लिप्सा में आसक्ति कुछ बढ़ी रहती है, किन्तु इसका अतिरेक न किया जाय तो घबड़ाने की आवश्यकता नहीं। घबड़ाने और चिन्ता करने की बात तब हो जाती है, जब जीवन की सुविधाएँ प्राप्त करने के लिए यश तथा प्रशंसा के व्यापार चलाये जाते हैं। ऐसी स्थिति में व्यक्तिनत स्वार्थ तो प्रधान लक्ष्य रहता है, किन्तु अपने जीवन की सुगमता को दूसरों से ठगकर लेने के लिए लोक-कल्याण का आवरण ओढ़ लिया जाता है। स्वार्थ की यह असाधु प्रकृति है।

सद्प्रवृत्ति की भी एक मर्यादा मानी गई है। यदि परार्थ या परमार्थ को ही जीवन-छक्ष्य मान छिया जाय, तो गित आगे नहीं बढ़ सकती। परार्थ या परमार्थ के साधन के छिए अपने अस्तित्व की रक्षा स्वार्थ पर ही टिकती है—'शरीरमाद्य' खड़ धर्मसाधनम्'—सब धर्मी का साधन शरीर ही है। किन्तु प्रश्न है पूँजी के उपयोग का। अपनी पूँजी की रक्षा करते हुए छोक-कल्याण में प्रवृत्त होना धर्म-संगत है और प्रकृति-संगत भी। किसी भी बात की अति न हो, इसको बचाने के छिए मध्यम मार्ग पकड़ना चाहिए। जिस बात, जिस उपाय से अधिकाँश लोक का अधिकतम कल्याण हो, वही सत्य हैं । इस भारतीय भावना की पश्चिमी प्रतिध्वनि, मिल के उपयोगितावाद के रूप में हुई। व्यक्ति-भेद की दृष्टि से पूर्व और पश्चिम के जातीय संस्कार भिन्न-भिन्न ही बने रहे। भारतीय मनुष्यत्व निमृत्त्यात्मक है। उसमें पति, पत्नी तथा सन्तान तीनों के समन्वित अवयव की भावना समाज का विधान करती है; परन्तु पश्चिमी समाज-शास्त्री व्यक्तिगत सत्ता को ही समाज का आरम्भक अणु मानते हैं। भारतीय जीवन की यह विशेषता उसकी संस्कृति, सभ्यता, ज्ञान, वैराग्य, मिन्नता, शन्नुता आदि सब में पाई जाती है। पूर्व और पश्चिम के मूल में जो अन्तर है, वह दोनों की विस्तार-परिधियों में भी स्पष्ट है। ऋष्टि-कल्प भारतीय सामाजिकता समस्त मानवता को अंगीभूत कर लेती है, लेकिन पश्चिमी सामाजिक भावना राष्ट्र के क्षितिज के बाहर न जा सकी हैं।

समस्त सेंद्रिय जीव को दो आवश्यकताएँ सदा रहती हैं—
प्रसव और पोषण। प्रसव के लिए एक दूसरे का सहयोग
अपेक्षित होता है और पोषण के लिए जीवन
सेंद्रिय जीव की
में द्वांद्व करना पड़ता है, एक दूसरे का संहार
श्रव्यक्ताएँ—
प्रसव तथा पोषण
तत्त्वों पर केंद्रित हो जाती हैं। इनके अतिरिक्त
जीवन में जो भावनाएँ, जो आकाँक्षाएँ होती हैं और मानी

आश्रयेन मध्यमां वृत्तिमित सर्वत्र वर्जयेत् ।
 यह्नोकहितमत्यंतं तत्सत्यमिति न श्रुतम् ॥
 —महाभारत, शान्तियं

<sup>3.</sup> Mill-Utilitarianism.

जाती हैं, वे भी प्रसव तथा पोषण के नाना रूपान्तर ही मानी जा सकती हैं। अस्तित्व की रक्षा और विकास की दृष्टि से जीवन में अगणित पाप-पुण्य का सृजन-विसर्जन करना पड़ता है। अस्तित्व का निश्चय होते ही उसकी वृद्धि तथा विकास की चिन्ता होती हैं। अपने पाँवों पर अच्छी तरह खड़ा होने के पहले ही, बालक चलने की चेष्टा करने लगता है। आत्म-विस्तार की यह भावना मनुष्य के प्रत्येक विचार, प्रत्येक कर्म में रहती है। व्यापक रूप से जो अपना आत्म-विस्तार करता है, वह चराचर में एक आत्मरूप देखता है। समस्त मानव-समाज को विश्व-बन्धुत्व की भावना से देखना, यही दृष्टिकोण है। जिसमें हृद्य की इतनी विशालता नहीं होती, वह एक छोटी-सी मानव-परिधि के भीतर ही क्षमा, द्या, रनेह, कृपा, त्याग, उपकार आदि के द्वारा अपने अस्तित्व की सत्ता को दूसरों पर प्रत्यक्ष कर अपनी वृद्धि और व्यापकता का विस्तार करता है।

काव्य में मनुष्य अपने आत्म-विस्तार के द्वारा समस्त मानवता को एक सामान्य कोटि के भीतर छाता है। "अविभक्तं विभक्तेषु"—अनेकता में एकता देखना, काव्य की अनेकता में एकता-काव्यदृष्टि । साधारणीकरण का यही काव्य-गत तास्त्य है। एक जीवन में जो भावनाएँ, कल्पनाएँ, संकल्प, विकल्प हैं, वे दूसरों में भी प्रायः उसी प्रकार कियाशील रहते हैं। जितने नैसर्गिक भाव हैं, वे आत्म-विस्तार की भावना से ही उत्थित होते हैं और जितने बुरे भाव हैं, वे आत्म-संकोच करते हैं।

पाप एक अनुभव है, किन्तु पुण्य एक शक्ति है। क्रोध

और लोभ के ही तात्त्विक स्वरूप के विश्लेषण से इसका पता चल सकता है। अपने दुख के किसी सजीव कारण को जानकर उसके प्रति मन में जो विकार पैदा होता है. उसे क्रोध कहते हैं। अपने दुख से. अपनी प्रत्येक भाव हानि के कारण, हम दूसरों पर उबल पडते हैं के दो पक्ष और इस प्रकार कोध से हम अपने अस्तित्व को यथावत रखने की चेष्टा करते हैं। क्रोध का एक और स्वरूप है, जो अधिक विस्तृत तथा व्यापक होता है। अपनी व्यक्तिगत कुछ हानि न होने पर भी लोक-कल्याण की दृष्टि से दुर्हों पर कोध किया जाता है। ऐसा कोध दैवी सम्पद् है, किन्त वहाँ भी छोक-कल्याण के साथ आत्म-सम्बन्ध छगा हुआ है। यदि लोक में अपना आत्म-विस्तार न किया जाय, तो उसके कल्याण की भावना ही कैसे उठ सकती है! क्रोध का यह सात्विक रूप जगत् में दुर्लभ रहता है। लोभ अपने जीवन की रक्षा तथा पोषण के लिए किसी वस्तु की प्राप्ति की इच्छा है। ऐसी इच्छा संकुचित समझी जाती है, पर होती है बड़ी बेगवती। जगत के कल्याण के लिए भी किसी वस्तु को प्राप्त करने का लोभ होता है, पर ऐसा लोभ तो विशेषतः दुर्लभ है। क्रोध और लोभ के आलम्बन में चेतन और जड़ का भेद आवश्यक है। जड़ पर कोध व्यञ्जित करना जड़त्व का सूचक है और चेतन पर छोभ करना प्रेम का परिचायक। इस प्रकार कोध और लोभ के विश्लेषण से उसके दोनों पक्ष दिखाई पड़ते हैं। जितने भी बरे भाव हैं ओर जो शास्त्रीय पद्धति से षड्रिए के नाम से पुकारे जाते हैं<mark>, उनका उपयोग भी देश-काल-पात्र के अनुसार मंगलमय किया</mark>

जा सकता है और अच्छे भावों का भी दुरुपयोग तद्नुकूछ हो सकता है। काम, कोध, छोभ, मद, मोह, मत्सर के; राग और हेष की दृष्टि से, दो विभाग हो जाते हैं! काम, छोक तथा मोह राग-पक्ष के और कोध, मद तथा मत्सर हेष-पक्ष के अन्तर्गत छिए जाते हैं। प्रकृति में आकर्षण और विकर्षण का जो नियम है, वही जीवन में राग और हेष के नाम से माना जाता है।

प्रत्येक मानव-हृद्य की यह स्वाभाविक प्रवृत्ति होती है कि वह अपनी व्यापकता अधिकाधिक बढ़ावे और उसके साथ ही दूसरे

जीवन की ज्यापकता और बाह्य प्रभाव से अपनी रक्षा के प्रभाव से अपने व्यक्तित्व की एकनिष्ठा बचाने की चेष्ठा भी करता रहे। विस्तारण और संकी-चन, आकर्षण और विकर्षण के मध्य में मनुष्य का जीवन प्रतिक्षण अतिवाहित होता है। अपने

भाव, अपने विचार से दूसरों को व्याप्त कर अपनी मर्यादा के विकास की छाछसा जितनी तीन्न रहती है, बाह्य प्रभाव से अपनी रक्षा की चिन्ता भी उससे कम नहीं होती। दूसरे के ऊपर अपना प्रभाव स्थापित करना, अपने अस्तित्व की विजय समझी जाती है। जो दूसरों का आकर्षण करता है, वह अपनी प्रतिष्ठा को भी निश्चित रखना चाहता है। जीवन का यह द्वंद्व बहुत क्षमताशील है। जो निर्वल है, अक्षम है वह अपने अस्तित्व की रक्षा, अपनी विशेषता की प्रतिष्ठा नहीं कर सकता। महापुरुष के व्यक्तित्व के आकर्षण से खिचकर, साधारण मनुष्य अपने भाव-विचार को समर्पित कर देता है और इस प्रकार जीवन की सारी कर्मण्यता को ही वह उसी आदर्श की ओर उन्मुख कर देता है। आत्म-विस्तार का यह आध्यात्मिक रूप है। जाति

और देश की बढ़ी-चढ़ी शिक्षा, सभ्यता, संस्कार, शक्ति आदि के कारण कोई जाति तथा देश अपने विशेषत्व का निर्वाह नहीं कर सकते और अन्त में इच्छा या अनिच्छा से उन्हें आत्म-समर्पण करने की वाध्य होना पड़ता है। महत्त्वाकाँक्षा की प्रवृत्ति रहने पर भी सब में वैसी मनीषिता नहीं होती।

साधारण जन अपने जीवन की गति-विधि के लिए ऐसा कुछ बना-बनाया नियम चाहता है, जो उसे दिशाच्युत होकर इधर-उधर भटकने न दे। सब के पास न साधारण जीवन <mark>गवेषणा की शक्ति रहती है</mark> और न नियम-विधान और की पर्याप्त बुद्धि। नियम भी स्वतः पूर्ण नहीं नियम-विधान होता। उसे भी अपनी स्थित के लिये पिछ्ले अनुभवों का आधार छेना पड़ता है। ऐसी दशा में यह आशा ही कैसे की जा सकती है कि प्रत्येक मनुष्य अपने व्यवहार के लिए कुछ-न-कुछ नियम बना छेगा। यदि ऐसा सम्भव होता तो जातीय जीवन में अभी जो एकरूपता देखने में आती है, वह नहीं दिखाई देती। जातीय जीवन की रक्षा के लिए मनुष्य की यह कृपा नहीं, उसकी असमर्थता है। उसे अपने अस्तित्व के लिए दूसरों का आधार लेना ही पड़ता है। आकाँक्षा, चिन्ता, वासना आदि से प्रताड़ित जीवन में मनुष्य सदैव अपनी विचार-शक्ति को स्थिर नहीं रख सकता। वह अतीत जीवन का कोई ऐसा सूत्र चाहता है, जो उसका मार्ग-प्रदर्शन करने में समर्थ हो सके। इस प्रकार मार्ग-प्रदर्शन के कठिन कर्म से अपनी शक्ति और ओज को बचाकर वह अपने जीवन तथा जगत् के द्वन्द्व में लगता है। उसकी एक स्वाभाविक निर्बलता यह भी होती है कि वह अपने तर्क, निर्णय, विचार को सर्वा शतः पुष्ट तथा निर्विवाद नहीं सम-झता। इसी कारण बहुधा वह अपने निर्णय को आर्ष वचन के अनुकूछ या किसी परम्परा से समर्थित समझाने की चेष्टा करता है। मनुष्य अपनी दुर्बछता को भी किसी सिद्धान्त या किसी महापुरुष के चरित्र-दोष की ओट दे देता है। जीवन की इसी असमर्थता से परम्परा चछती है और जातीय जीवन में एकरूपता आती है।

मनीषी और क्षमताशील पुरुष को अपने आत्म-विस्तार में ही यथार्थ सुख माळ्म पड़ता है। हमारी भावनाएँ जब दूसरे हृद्य में पहुँ चकर स्थान पाती हैं, रमण करती हैं, तब आत्म-विस्तार हमें आनन्द प्राप्त होता है। इसी प्रकार अपनी का प्रयत सत्ता को व्यापक बनाकर जगत् के अणु-परमाणु के साथ तादात्म्य कर देने से 'भूमा' सुख मिलता है। जीवन की यह परमावधि और अन्तिम लक्ष्य है। सृष्टि के साथ अपनी सत्ता के एकात्म्य का अनुभव ही सत्य है और उसी स्थिति में जगत् तथा मानवता के छिए आत्मोत्सर्ग करना सरल हो जाता है ; क्योंकि उस समय व्यक्तित्व संकुचित नहीं, निस्सीम रहता है। मरण से भयभीत होने का कारण जीवन का मोह है, उसके अन्त की अनिच्छा है, किन्तु जब इस मोह का संकुचित आवरण हट जाता है, तब न वह मोह रहता है और न वह अनिच्छा ही बनी रह पाती है। अनन्त सत्ता के साथ अपने व्यक्तित्व को मिला देने 🖁 जीवन का अन्त नहीं होता, प्रत्युत् वह भी अनन्त ही हो जाता है। मृत्यु सीमा की होती है, असीम तथा अनन्त की नहीं। जीवन का पर उद्देश्य हा अपने को अभिन्यक्त करना

है। व्यक्ति से यही तात्पर्य है। अपनी भौतिक सीमा को असीम के साथ मिलाना है। भौतिकता के पोषण को ही लक्ष्य बनाना, भाषा को केवल व्याकरण-विधान मानना है। व्याकरण की सार्थकता भाषा को गति देने में है, उसे अवरुद्ध करने में नहीं। भौतिक जीवन भी एक साधन है, जो सृष्टि में अपनी गति का प्रयक्ष करता है।

मनुष्य के अन्तःकरण का स्वरूप जैसा होता है, उसकी भावनाएँ भी तदनुरूप ही होती हैं। "अनन्त वे मनः। अनन्तः
विश्वेदेवाः"। मन की अनन्त वृत्तियाँ होने के
अन्तःकरण और
कारण इस जगत् में भी अनन्त शक्तियाँ उत्पन्न
होती हैं। उन अनन्त मानसिक वृत्तियों के
आधार पर ही मनुष्य अपनी कठात्मक अभिरुचि का परिचय,
सृष्टि रूप में, देता रहता है। यह एक सत्य है कि स्थूल से सूक्ष्म
अधिक व्यापक तथा अधिक चिरंतन होता है। काव्य की प्रेरणा
एक सूक्ष्म अन्तव्य त्ति है। भाव सूक्ष्म है, कल्पना सूक्ष्म है, इसी कारण
उसका प्रभाव भी शाश्वत और अन्तव्यापी होता है। स्थूल भी
जब हृद्य पर प्रभाव-सम्पन्न होता है, तब सूक्ष्म भावना के बल
पर, सूक्ष्म कल्पना के रूप में ही गतिशील रहता है। काव्य का
यही सारतत्त्व है। अनादि से अनन्त जीवन का सम्बन्ध-सूत्र
इसी सूक्ष्म तन्तु पर अत्रलम्बत रहता आया है। बुद्धि सहजा-

<sup>9.</sup> मनुष्य-संज्ञा के लिए यास्क ने अपने निरुक्त में जो व्युत्पत्यार्थ दिया है, वह इस प्रकार हैं—'मनुष्यः कस्मान्मत्वा कर्माणि सीव्यंति, मनस्य मानेन सष्टाः' (निरुक्त ३।७।९) मनुष्य क्यों नाम पड़ा १ परिणामादि का विचार कर कर्मारम्म करने के कारण मनुष्य-संज्ञा प्रसिद्ध हुई।

नुभूति से गौण है, सिद्धान्त अनुभव से और बाह्य अभिन्यक्ति अन्तर्ग्य त्ति से। कान्य जीवन-प्रकृति का अन्तद्र्शन है, उसकी अनुभूति है। यह अनुभूति कोई भावुकता-जन्य स्फूर्त्ति नहीं, न कोई आध्यात्मिक कल्पना है, बल्कि अखण्ड मानव-जीवन के न्यक्तित्व की अनुभूति है। इसी कारण कान्य किसी देश, जाति या वर्ग-विशेष का प्रतिनिधित्व नहीं करता। समस्त मानव-जीवन की अनुभूति होने के कारण ही वह इतना न्यापक तथा रस-प्राह्य होता है।

जीवन की गहन अन्तर्शृ क्ति के मूल में जिने द्वन्द्व छिपा है, उसके विवेचन से ही जगत् के नाना ज्यापार की प्रेरणा है। बुद्धि अन्तःकरण और मनोवृत्तियों का नयन है, प्रेरक नहीं। मनुष्य का कोई भी काम बुद्धि की शुद्धता के अभाव में पवित्र नहीं हो सकता। मन और बुद्धि के अतिरिक्त अन्तःकरण और चित्त शब्द भी ऐसे हैं, जिससे जगत् के विधायकत्व का परिचय मिलता है। अन्तःकरण का अर्थ भीतर की ओर है, अतः उसमें सामान्यतः मन, बुद्धि, चित्त, अहंकार आदि का समावेश हो जाता है। पर जब मन बाह्य विषयों का प्रहण या चिन्तन करने लगता है, तब वह चित्त हो जाता है।

१. पातंजल योगदर्शन के अनुसार चित्त का अवस्थान इस प्रकार बताया गया है—नामि के ऊपर दश अंगुल परिमित देश में अष्टदल रक्त वर्णमाला एक पंच छिद्र-युक्त कमल है। इसी का नाम हृदय-पद्म है। इस कमल का मुख नीचे की ओर तथा उसकी मृणालिका ऊपर की ओर है। इस अधोमुख पद्म को प्रथम रेचक प्राणायाम के अभ्यास से उद्ध्रमुख तथा प्रपु- हित किया जाता है। इस उद्ध्रमुख पद्म के मध्य में सूर्य-मण्डल 'अ'कार

अहंकार बुद्धि का ही एक भाग है। मानव-अहंकार का सूक्ष्म यन्त्र, रचा ही इसिछिए गया है कि मनुष्य इस विलक्षण पार्थक्य और वैशिष्ट्य को दृढ़ तथा केन्द्रीभूत करे। मनुष्य में जो कुछ है, अन्त:करण और उसके धर्म, शरीर और उसके धर्म, सब उस की प्रकृति से ही विहित है। व्यवसायात्मक बुद्धि तथा वास-नात्मक बुद्धि, दोनों में एक गुण-समीक्षा करती है और दूसरी कर्म की इच्छा उत्पन्न करती है।

व्यवसायात्मक बुद्धि और अहंकार, दोनों व्यक्त गुण जब मूल साम्यावस्था की प्रकृति में उत्पन्त हो जाते हैं, तब प्रकृति की एकता वनी नहीं रह पाती और अनेक पदार्थों की उत्पत्ति होने छगती हैं। जब इस प्रकार मूल और अवयव-रहित एक ही प्रकृति में उन गुणों का आविर्भाव होने छगता है, तब विविध और अवयव-सहित द्रव्यात्मक व्यक्तरूप प्राप्त हो जाता है। मूल प्रकृति के अहंकार के कारण, दो शक्तियाँ जाप्रत् होती हैं, जिनमें सेन्द्रिय प्राणी की सृष्टि तथा निरिन्द्रिय पदार्थ बनते हैं। इस प्रकार अहंकार अपनी शक्ति से जब भिन्त-भिन्न पदार्थ उत्पन्न करने छगता है, तब सक्त्व-गुण के उत्कर्ष से पाँच ज्ञानेन्द्रियाँ, पाँच कर्मेन्द्रियाँ, एक मन—कुल ग्यारह और तमोगुण के उत्कर्ष से निरिन्द्रिय सृष्टि के पाँच तन्मा-

तथा जाग्रत स्थान है ; उसके ऊपर चन्द्र-मण्डल 'उ'कार तथा खप्न-स्थान है, उसके ऊपर विह-मण्डल 'म' कार तथा सुष्रित स्थान है। उसके भी उसके आकाश्च-स्वरूप ब्रह्मनाद तथा अर्द्धमात्र तुरीय स्थान है। हृद्दय-कमल के बीजाकोश में उद्ध्वंमुखी एक ब्रह्मनाड़ी है, जिसे सुष्मना कहते हैं। यही चिक्त का निवास-स्थान है।

त्राद्रव्य उत्पन्न होते हैं। यदि बुद्धि और अहंकार को निश्चेष्ट रहने दिया जाय. तो जगत् के विविध व्यापार की प्रेरणा भी निश्चेष्ट-सी पड़ी रहेगी। सूक्ष्म विश्लेषण से यह पता चलता है कि भाव भी बुद्धि की प्रतिक्रिया-मात्र है। ज्ञान ही हमारी सीमा है। मस्तिष्क में जबतक बाह्य जगत् का कुछ विकार उत्पन्न नहीं होता, तबतक मन में भी उसकी कोई प्रतिक्रिया नहीं होती। इस प्रकार मानसिक विकार एक प्रतिक्रिया के रूप में ही उत्पन्न होता है। जगत् और जीवन के व्यापार मुख्यतः मनुष्य की बाह्य परिस्थितियों पर अवलम्बित हैं।

व्यक्तिगत जीवन की तात्त्विक विवेचना करने पर, बहुधा यह पता चलता है कि प्रिय-से-प्रिय मित्र के हृदय में भी कुछ ऐसी भावनाएँ स्थित हैं, जो जान छेने पर, हमें उससे घृणा करने को वाध्य कर सकती हैं और परम-से-परम शत्रु के हृदय में भी कुछ ऐसी भावनाएँ रहती हैं, जिनका पता यदि लग जाय तो हम उसे प्यार करने से अपने को रोक नहीं सकते। द्रव्य और भावना से निर्मित जीवन में समान तत्त्व की स्थिति से ही हमें भिन्न-भिन्न व्यक्तित्व में भी मूल प्रकृति की एकरसता मालूम होती है। हमारे

[ स॰ भा० शांति॰ २५४ ]

बुद्धिरात्मा मनुष्यस्य बुद्धिरेवात्मनोगितः ॥
 यदा विकुरुते भावं तदा भवति सामनः ॥

बुद्धि ही आत्मा है। आत्मा की गति, आत्मा का स्फुरण, आत्मा की ज्योति का ही नाम बुद्धि है। बुद्धि ही जब किसी विशेष भाव की पकड़ती है, तब मन हो जाती है।

<mark>हृदय में जब कोई मनोविकार उत्पन्न होता है और उसका प्रभाव</mark> किसी दूसरे हृदय पर पड़ता है, तभी कोई प्रतिविकार उत्पन्न होता है। व्यक्तिगत जीवन के विकास में जिसकी इच्छा जितनी ही तीत्र होती है, वह व्यक्ति उसके अनुरूप ही उतना विशेष बनता है। महत् व्यक्तित्व और कुछ नहीं, महदिच्छा है। जीवन के उत्थान-पतन का रहस्य उसके मन में ही है। जीवन में <del>सुख-दुख का जो इतना संश्रय दिखाई पड़ता है, वह जीवन के साथ</del> जब अपना सम्बन्ध-विच्छेद कर छेता है, तब उस सुख-दुख को निराश्रित हो जाना पड़ता है। अपने अस्तित्व को उससे पृथक् समझ लेने पर न दुख रहता है, न सुख। किन्तु सामान्य जीवन में ऐसी विदेह-वृत्ति सम्भव नहीं होती। स्वप्न में हमें जो सुख-दुख भोगना पड़ता है, वह जायदवस्था में नहीं होता । क्योंकि स्वप्न का जो अहम् है, वह जगने पर बद्छ जाता है। इसी कारण स्वप्न की सारी भावनाएँ जात्रदवस्था की भावनाओं के साथ स्पष्ट सम्बन्ध नहीं रखतीं। हम जो कुछ करते हैं, वह किसी कारण से और जबतक उस कारण से हम मुक्त नहीं होते तबतक उस कर्म के कारण से भी हमारा पिण्ड नहीं छूट सकता।

मनुष्य के हृदय में जितनी भावनाएँ उठती हैं, उनकी परिणति
प्रस्थक्ष जीवन में एक दूसरे ही ढङ्ग से हुआ करती है। मनुष्य
की बहुत-सी उदार भावनाएँ अपनी कल्पनात्मक
सत्ता को छोड़कर बहुधा क्रियात्मक रूप प्राप्त
नहीं कर सकतीं। संसार में ऐसे बहुत मनुष्य हैं,
जो हृद्यके उदार कहे जाते हैं, किन्तु उनकी
उदारता सर्वत्र और सर्वांशतः जीवन के कठोर सत्य को प्रहण

नहीं कर सकती। जिसके हृदय में अगाध करुणा है, अपरिमित ममता है, वह भी अपनी करुणा और ममता को जगत् के कल्याण-साधन में प्रवृत्त नहीं कर पाता। उसके सामने ऐसी बहुत-सी वाधाएँ आ खड़ी होती हैं जिनके कारण वह अपनी भावनाओं को क्रिया-तत्पर नहीं कर सकता। बहुत कवि ऐसे हैं जिनकी रचनाओं को पढ़ने से देश तथा जाति के प्रति अतुल भक्ति अलकती है, किन्तु प्रयक्ष जीवन-संप्राम में वे कुछ नहीं कर पाते। उनकी रचनाएँ देश-भक्ति, जाति-श्रेम के नाम पर बडे सम्मान के साथ जनता की जिह्ना पर विराजती हैं, किन्तु वाँसुरी बजानेवाला कवि लाठी लेकर खेतों की मेढ़ पर नहीं जाता। अपनी वाणी के द्वारा जो कुछ भाव प्रकाशित किया गया रहता है, उसके अतिरिक्त कुछ करने की प्रेरणा उसे नहीं होती। इस प्रक<mark>ृति के</mark> कुछ अपवाद भी हैं—जैसे कुछ दूसरे नियमों के हुआ करते हैं। भावों की जो विशिष्टता है, वह किया की विशेषता से अलग है। मनुष्य चाहे कितना ही बुद्धिमान क्यों न हो, अपने देश-जाति की दुर्दशा का चाहे कितना भी ज्ञान उसे क्यों न हो, किन्तु जबतक उसकी क्रियात्मक मनोवृत्तियाँ जाम्रत् नहीं होतीं, तबतक वह कुछ करने में समर्थ नहीं हो सकता। कल्पनात्मक भावना से हम दूसरों को प्रेरित कर सकते हैं, परन्त रचनात्मक मनोवृत्ति के अभाव में हम स्वयं प्रेरित नहीं हो सकते।

भावाधिक्य के समय मनुष्य वाणी और किया—दोनों रूप से अपने को प्रकट करने की चेष्टा करता है। यदि प्रवृत्ति में तीव्रता नहीं रही तो साधारणतः वह वाणी या किया, दोनों में से एक

के द्वारा ही अपने मनोभाव को प्रकट करता है। लेकिन तीत्र मनोभाव को इससे परितोष नहीं होता, वह अपने को प्रकट करने के लिए जितने भी साधन सम्भव हो सकते हैं, भावाधिक्य में उनका उपयोग करता है। प्यार या घृणा करना वाणी और यदि साधारण स्थिति में है. तो वाणी के रूप क्रिया का योग में या अनुभाव के द्वारा दिखलाया जा सकता है, किन्तु उसमें थोड़ी-सी भी उष्णता रहने पर चेष्टा बदल जाती है। अनुकूल क्रिया के साथ-साथ जब वाणी के रूप में ''मैं तुम्हें प्यार करता हूँ या मैं तुमसे घृणा करता हूँ" के उद्गार निकल पड़ें, <mark>तब समझना चाहिए कि भाव साधारण स्थिति में नहीं है, उसमें</mark> किया-तत्पर होने के लिए पर्याप्त शक्ति आ गई है। क्रोध की साधारण स्थिति में मनुष्य या तो केवल गालियाँ बकता है, या मारपीट कर बैठता है ; लेकिन क्रोधावेश में वह दोनों ही करता है। उस समय ऐसा माछ्म होता है, जैसे उसने आसमान को ही अपने सर पर उठा लिया हो।

भाव को जब संचरण का क्षेत्र नहीं मिळता, तब वह लौटकर हृदय में प्रतिकिया उत्पन्न करता है। जीवन में घृणा से प्रेम और प्रेम से घृणा के ज्यापार देखे गए हैं। प्रिय में जब भावु- कता को विकास का क्षेत्र नहीं मिळता, उसका प्रतिकिया और हृदय में वापस आकर विद्रोह करती है। घृणा का भाव घृणास्पद् में पहुँचकर जब अपना अनुकूछ वातावरण नहीं बना सकता, तब वह भी मन में प्रतिविकार उत्पन्न करता है कि उसका उपयोग समुचित तथा यथा-

स्थान नहीं हुआ। एक सीमा तक यदि प्रवृत्ति को अपने विकास के लिए क्षेत्र नहीं मिला, तो शरीर और मन पर उसका बहुत ही बुरा प्रभाव पड़ता है और उस प्रवृत्ति का संस्कार-मिलन होने लगुता है। भारतीय शास्त्रों ने इसी कारण धर्म का भी एक प्रवृत्ति-प्रधान रूप माना और जीवन में उसके क्षेत्र की व्याख्या कर दी हैं । जहाँ भाव को किया के रूप में गति नहीं मिलती, वहाँ वह आशा, आकाँक्षा, उत्सुकता बनकर बौद्धिक चेतना की परिधि के भीतर शक्ति-संचय करता है और इस प्रकार धीरे-श्रीरे जीवन को निष्क्रिय तथा कल्पनाशील बना देता है। आधुनिक मानव-जीवन में यह बात अधिकतर देखी जाती है। काल्पनिक भावुकता का यही मूल है। जीवन के बहुत से सख-दुख का अस्तित्व केवल काल्पनिक आधार पर ही टिका रहता है। एक मामूली-सी बात, एक छोटी-सी घटना जो थोड़े-से धेर्य, तनिक-सी शांति के अवलम्बन से मिटाई जा सकती है, एक बबंडर की तरह फैल जाती है और केवल व्यक्तिगत जीवन को ही नहीं, समस्त देश, जाति, समाज को भी उद्वेगशील बना देती है।

जीवन में कल्पनात्मक तथा कियात्मक भावों की विवेचनात्मक समीक्षा करने पर, यही निष्कर्ष निकलता है कि काव्य में हमारा भाव निष्क्रिय तथा आपद्-रहित रहता है, परन्तु क्रियात्मक

<sup>9.</sup> India has known for centuries what Freud is popularising in Europe that repressed desires are more corrupting in their effects than those exercised openly and freely.

Sir S. Radhakrishnan :- The Hindu View of Life. p. 83.

जीवन में वह सिक्रय और आपद्-सम्भावित हो जाता है। काव्य के किसी करुणापूर्ण अंश को पढ़कर या सुनकर बैठे-बैठे

प्रत्यक्ष जीवन और कान्य में भावों की परिणति ही हम अपनी विभूति विखेर दे सकते हैं, लेकिन भटाक्ष जीवन में विना सिक्रियता के यह सम्भव नहीं। अपनी करुणा की मर्यादा-रक्षा के लिए हमें हाथ-पैर हिलाना पड़ता है, धन-सम्पत्ति का त्याग भी सम्भावित रहता है। इसी कारण अपने

स्वत्व का त्याग प्रत्येक दिशा तथा प्रत्येक दशा में मनुष्य नहीं दिखा सकता। यों तो संसार में ऐसे लोग भी मौज़द हैं, जो करपनात्मक करुणा के आधार पर भी किसी दुखी-विपन्न के साथ मौखिक सहानुभूति नहीं दिखा सकते। यह मनुष्य की सामान्यता नहीं। इसका एक दूसरा पहल्द भी है। जब भाव का ज्वार आता है और क्रिया-तत्पर होने की प्रेरणा होती है, तब मनुष्य अपने को अपनी सीमा के भीतर रखने में समर्थ नहीं हो पाता और वह अपने भाव के अनुसारी परिणाम को भोगने के लिए, अपने स्वत्व का परित्याग करने के लिए अस्तुत हो जाता है। कल्पनात्मक भावों से जिसे संतोष नहीं होता, वह क्रियात्मक पक्ष के छिए भी तैयार हो जाता है । जिसकी करुणा काव्य में ही सीमित नहीं रह सकती, वह बाहर में भी अपना वैभव दिखळाता है। जो अपनी निष्ठुरता को कल्पना-जगत् में ही बँघा नहीं रख सकता, वह समर्थ रहने पर प्रत्यक्ष जगत् में भी उसका प्रदर्शन करता है। मनुष्य के हृदय में कुछ भाव, विलास के रूप में अलंकत रहते हैं। जगत् के जितने व्यापार हैं, उनमें से एक भी भावना-शून्य नहीं । प्रत्यक्ष

<sup>?.</sup> Reason, in other words, cannot accomplish anything

या अप्रत्यक्ष रूप से प्रत्येक व्यापार के साथ इच्छा का सम्बन्ध है। काव्य में हम भावों के उत्थान-पतन के द्वारा अपनी काल्पनिक विलास-वृत्ति को परितुष्ट करते हैं और जगत् के विविध व्यापार के रूप में हम अपने भावों की क्रियात्मक सत्ता दिखाते हैं।

मनुष्य में कुछ ऐसी मनोवृत्तियाँ भी पायी जाती हैं, जो वाहर से विचित्र-सी लगती हैं। एक मनोद्शा वह है, जब मनुष्य द्सरे को दुख देने में, निष्ठुरता-पूर्वक आघात स्वपीडन और करने में प्रसन्न होता है और दूसरी प्रवृत्ति परपीडन वह है, जब मनुष्य अपने ऊपर ही पीड़ा का भार छेने में आनन्द का अनुभव करता है। काम-वासना के क्षेत्र में ऐसी मनोवृत्तियाँ प्रस्यक्ष रहती हैं। महदुद्देश्य को लेकर परोपकार की भावना से कष्ट सहना, यहाँ तक कि प्राणोत्सर्ग करना, एक भिन्न बात है, किन्तु सामान्य जीवन में, साधारण उद्देश्य को लेकर भी ऐसी मनोदशा पाई जाती है। मनुष्य जब अपने को अधम समझता है, उसका विवेक प्रताड़ित करता है, तब ग्लानि से अभिभूत होकर अपने <mark>को अपराधी समझ, दंडित</mark> होने में. आत्म-सन्तोष प्राप्त करता है। अपनी सन्तान के सुख के लिए माता-पिता कष्ट सहने को तैयार रहते हैं। आयह या इठ के रूप में अपने किसी प्रेमी के सामने जो उसके कष्ट के साथ गम्भीर सहानुभृति रखता है, प्रिय अपना शिर फोडने की चेष्टा करता है और इस प्रकार की लीला के कारण वह अपना हठ

by itself, it must be prompted by a preceeding desire before it begins to operate, it is engine of the ego and desire is the steam which makes it go,

—C. E. M. Joad:—The Mind And Its Workings. P. 63.

रखने में समर्थ भी हो जाता है। छोटे-छोटे वचों के हाथों से कपोछों पर थपिकयाँ छगवाना, वाछ नोंचवाना आनन्द की वासना के सिवा और कुछ नहीं। ऐसी मनोवृत्तियाँ, जो प्रस्थक्तः अपने ऊपर कष्ट छेने की-सी माळ्म होती हैं, वस्तुतः आनन्द की ही एक प्रवृत्ति है। छोटे बच्चे को गोद में उठाकर उसे स्नेह से चूमने का जो अत्याचार किया जाता है, उसे वह बचा ही जानता है; किन्तु चूमनेवाला उसे अपने प्यार की अभिव्यक्ति समझता है। डाड़ी के बाल, नाक, मुँह सब के आधात से शिशु कष्ट पाता है, पीड़ित होता है, परन्तु चूमनेवाला अपने सुख-सन्तोष के लिये उससे भिड़ा रहता है। पर पीड़न या खपीड़न, दोनों अपने आनन्द की कामना से ही किए जाते हैं। यदि आनन्द-भाव की प्रेरणा कर्म के मूल में न रहे, तो इस दृश्य जगत में भी जो उल्लास दिखाई पड़ता है, वह नहीं रहेगा। मनुष्य का श्वास-प्रश्वास भी इसी आनन्द-कामना से है। काव्य के रस का आनन्द भी इससे प्रथक्ष नहीं।

काव्य के आनन्द में काम की प्रेरणा का भी एक बड़ा
महत्त्वपूर्ण स्थान है। वात्स्यायन ने अपने काम-सूत्र में उल्लेख
कीवन में कामकिया है कि जीवन का कोई कर्म काम-रहित
नहीं। पाँचों इन्द्रियाँ—कान, आँख, जिह्ना,
विभावता
प्रेरणा की
नासिका, त्वचा—अपने-अपने काम, मन की
प्रेरणा के अनुसार, काम की प्रवृत्ति से ही करती
हैं। किसी विशेष कर्म में उच्चतर आनन्द की प्राप्ति के लिए

<sup>े</sup> श्रोत्रत्वक् चक्षु जिह्वा घ्राणानामात्म संयुक्तेन मनसाऽधिष्टिताम् स्वेषु-स्वेषु विषये स्वानुकूल्यातः प्रवृत्तिः कामः। स्पर्श-विशेष विषये

जो चेष्टा होती है, वह भी काम की प्रधानता के कारण ही । सष्टि-विधान के अनुसार, उत्पादन की प्रेरणा से जामत होकर मैटानों में हरी-हरी घासें, खेतों में हरे-हरे पीधे दिखाई पडते हैं। पुष्प अपनी सगन्ध सौर सौन्दर्य को प्रकट करते हैं। पक्षिगण मधर-से मधर गीत गाते हैं। झिल्ली की झनकार, कोयल की कक अपने प्रेमियों के आह्वान के अतिरिक्त और कुछ नहीं। वनों की जिस्तब्धता को भड़ करनेवाले नाना प्रकार के पश्चियों के जो कलरव सनाई पड़ते हैं, वे सब काम के ही असंख्य गीत हैं। मन्च्य की वर्ण-प्रियता, उसकी कला और संगीत के सौन्दर्य तथा माधुर्य पर प्रेम, काव्य में लालिख के प्रति अनुराग, रमणीय चित्रों का भला लगना, ये सब काम की प्रेरणा से ही सम्भव हैं। स्त्री-पुरुष जिस शक्ति के कारण सानन्द विवाह-बन्धन में आवद्ध होते हैं, वह उन मधुर प्रभावों की सत्ता और उद्गम का कारण है, जिनसे पवित्र-से-पवित्र और उच्च-से-उच वासनाओं तथा कर्मों को बल तथा स्थिति प्राप्त होती है। इन मधुर प्रभावों के द्वारा समस्त प्रकृति में सुधार तथा उचता सम्पादित होती है। जिस मानवता का सम्बन्ध प्रत्येक उच्च तथा पवित्र प्रेरणा से है, वह इसी प्रेरक शक्ति से जुड़ी रहती है। तन्मयता, मृदुलता, स्वार्थ-निलय, संप्राहकत्व आदि सृष्टि रक्षा के जितने दिव्यतम भाव हो सकते हैं. सब इसी

त्वस्याभिमानिक सुसानुविद्धा फलवत्यर्थ प्रतीतिः प्राधान्यात् कामः॥

<sup>—</sup> वात्स्यायन कामसूत्र, १,२,

<sup>9.</sup> Eros-kame, in this large sence: is truly the parent of all the goods, and the presiding deity of all Sahitya and literature, which is all only the record of his play.

Dr. Bhagwan Das—The Science of the Emotions p 397

परम शक्ति के प्रेरणा-खरूप हैं। सब की उत्पत्ति काम से होती है और काम में ही उनका अध्यवसान हो जाता है। त्रिदेव वस्तुतः काम का ही खरूप है, यह सुष्टित और जागृति दोनों में वर्त्तमान रहता है। दिन्य और खगींय आनन्द, जिसे हम ब्रह्म और परमात्मा के नाम से पुकारते हैं, काम का ही विकार है। यह शक्तित्रय ज्ञान, इच्छा और किया है। यह संकल्प, इच्छा और कल्पना है, जिससे यह सृष्टि उत्पन्न हुई और जिसके बिना कोई भी स्पन्दन असम्भव है।

जीवन में विशुद्ध या आध्यात्मिक प्रेम प्रायः कुछ नहीं है, ऐसा कहने पर शायद कुछ छोग, जो अपने को नैतिकवादी कहते हैं, नाक-भौंह सिकोड़ेंगे; किन्तु जीवन की जो वास्तविकता है, उसकी समीक्षा से यही पता चलता है कि संसार के सार

१. सर्व भूतात्म भूतख्या त्रिलिङ्गा विश्वरूपिणी।
कामस्येषा हि सा मूर्तिर्ज्ञ हा विष्यरूपिसका ॥
भूता वा वर्त्तमानावा जनिष्याश्चापि सर्वशः।
कामात् सर्वे प्रवर्तिते लीयंत बुद्धिमागताः ॥
कामः सर्वमयः पुंसां स्वसंकल्प समुद्धवः।
वक्तुं न शक्यते यच परं चानु परं च यत् ॥
आनन्दममृतं दिव्यं परंज्ञह्म तदुच्यते।
परमात्मेति चाण्युक्तं विकाराः काम संज्ञिताः ॥
सुप्तानां जाग्रतां वाथ सर्ववां यो हिदिस्थितः।
नाना विधानि कर्माणि कुरुते ज्ञह्म तन्महत् ॥
त्रिष्टद् ज्ञह्म ततोविश्वं कामञ्चेच्ला त्रयं कृतम् ः
स्पन्दोऽपशक्यो यं मुत्तवा कामः संकल्प एवाह ॥
[शिवपुराण, धर्म संहिता, अ०८]

व्यापार अपनी कामना के खरूप ही हैं। जिसके साथ हमारा कोई सम्बन्ध है या सम्बन्ध की इच्छा है, वही हमें प्रिय लगता है। रागात्मक सम्बन्ध के अभाव में दुनिया काम-वासना की कोई भी बात हमें अपनी ओर आकर्षित और उसका नहीं कर सकती । राग और होष-इन्हीं दो तत्त्वों प्रयत-विस्तार के कारण जगत के व्यापार चलते हैं। 'इन्द्रिय-स्येन्द्रिय स्यार्थे राग-द्वेषी व्यवस्थिती'-प्रत्येक इन्द्रिय के प्रत्येक विषय के साथ राग-द्वेष का सम्बन्ध है। सारा जगत् ही इसी प्रकार द्वन्द्वमय है। विद्युत् के ऋण-धन की तरह, ये दोनों तत्त्व समस्त विश्व में परिव्याप्त हैं। जबतक यह द्वन्द्व न हो, तबतक कोई कर्म भी नहीं हो सकता। वैराग्य, प्रत्यक्षतः अनुराग का ही दिशा-भेद हैं। जो राग छोक के साथ सम्बद्ध रहता आता है<mark>, वह</mark> उससे पराङ्ग्रख होकर दूसरी ओर आबद्ध हो जाता है। उन्मुख राग विमुख हो जाता है। काम-मनोविज्ञान के आचार्यों ने यह प्रमाणित किया है कि संसार के सारे व्यापार काम-वासना के संकेत पर ही सञ्चालित होते हैं। काम-मनोविज्ञान के अतिरिक्त शास्त्रीय विवेचन में भी यह बात पाई जाती हैं°।

<sup>9.</sup> अजमय, मनोमय, प्राणमय, विज्ञानमय तथा आनन्दमय पद्यकोषों के उपन्यास में जीवन-विधान का सार है। इन पाँचों की अपनी अलग-अलग स्थित तथा व्यापार हैं। किन्तु आनन्दमय कोष मुख्यतः प्रेरणा खरूप है। 'रसो वै सः। रसः ह्योवायं लब्धानन्दो भवति एष ह्योवानन्दयाति। (तैत्ति० २, ७, १,) वह रस ही है। रस को प्राप्तकर ही पुरुष आनन्दित होता है। यह रस ही सब को आनन्दित करता है। 'एतस्यवानन्दर्यान्यानि भूतानि मात्रामुपजीवन्ति' (वृह०, ४, ३,३२,) इस आनन्द के अंशमात्र के आश्रय से ही सब प्राणी जीवित रहते हैं। इस प्रकार

यदि मनुष्य में काम-वासना न रहे, तो जगत् का कोई भी काम वह नहीं कर सकता। पश्चिमी मनोविश्लेषक अल्वर्ट फायड ने जब से इस तथ्य का प्रतिपादन किया, काममय जीवन तब से इस विषय पर कई तरह के मत-मतान्तर प्रकाशित होते रहे ; किन्तु भारतीय शास्त्र में इसका प्रतिपादन कोई नई बात नहीं। प्रकृति और पुरुष के समन्वय के परिणाम-स्वरूप सृष्टि-विधान को मान लेने पर, जगत् के व्यापार के मूल में काम-प्रकृति को भुलाया नहीं जा सकता। जब तक यह सृष्टि प्रकृति-पुरुष समन्वित है, तवतक जगत् में उसकी सत्ता को अस्वीकृत भी नहीं किया जा सकता। वेदोपनिषद् के सारमय शब्दों में इस सृष्टि का मूलकारण यही कहा जाता है-- 'एकाकी नारमत आत्मानं द्वेधा व्यभजत्, पतिश्च पत्नी चाभवत्'—एक में वह नहीं रमा, पति और पत्नी के रूप में उसने अपने दो भेद किए। इसके बाद भी आत्म-विस्तार के लिए—'सोऽकामयत बहुस्यां प्रजायेय, तत्सृष्ट्वा तदेवानुप्रविशत्'—उसने बहुत सी प्रजा की सृष्टि की और उनमें प्रविष्ट हुआ। मूलक्ष्प में जो पिता है, वही पुत्र है। वैद्यक शास्त्र में भी इस वात का विवेचन किया गया है कि माता-पिता के कौन-कौन अवयव सन्तान में वर्त्तमान रहते हैं । जाया-रूप स्त्री में शुक्र-ब्रह्म का अवस्थान कर पुरुष

रसोद्भूत आनन्द ही जगत् और जीवन की प्रतिष्टा का कारण है। लोक में इसी आनन्द का रूप वासना-प्रधान हो जाता है।

<sup>9.</sup> सुश्रुत के शारीरस्थान में माता-पिता के भेद से मनुष्य में रक्त, मांस, मेद, हृदय, श्लीहा, अंत्र, यकृत् आदि माता के अंग और मजातंतु, अस्थि, धमनी, लोम आदि पिता के अंग बताये गए हैं।

ही उभयछिङ्ग में पुनर्जात होता है। वेदों ने भी उद्घोषित किया— 'कामस्तद्ये समवर्वताधि'' सृष्टि की उत्पत्ति काम से हुई। काम-प्रवृत्ति इतनी व्यापक और तीत्र है कि संसार के सामान्य व्यापार के साथ भी उसका सम्बन्ध छोड़ा नहीं जा सकता। जगत् में जो कुछ है, वह काम की चेष्टा का ही परिणाम है, उसके अतिरिक्त और कुछ नहीं । साधारण प्रेमानुराग के मूल में भी यही प्रवृत्ति पाई जाती है। पिता-पुत्र, पित-पत्नी, भाई-बहन के स्नेह-अनुराग में इसी प्रवृत्ति के रूपान्तरकी छाया पाई जाती है। ईश्वर की भक्ति भी काम-प्रवृत्ति से खाली नहीं। मनुष्य-मात्र काममय है, उसकी सारी चेष्टाएँ काम-प्रेरित हैं; वैदिक दृष्टा ने भी—'काममय एवायं पुरुषः'—कहकर मनुष्य-मात्र में काम का सन्वन्ध बताया है। ब्रह्म के सहश ही आत्मा चितिरूप है।

कामस्तद्ग्रे समवर्वताधि मनोरेतः प्रथमं यदासीत्।
 सतो बन्धुमसित निरविन्दन् हृदि प्रतीष्या कवयो मनीषा॥
 (ऋ० १०, २९, ४)

इसके (ब्रह्म) मन का जो रेत अर्थात् बीज प्रथमतः निकला, वहीं आरम्भ में काम (सृष्टि-निर्माण करने की प्रवृत्ति या शक्ति) हुआ। ज्ञाताओं ने अन्तःकरण में विचार-दुद्धि से निश्चय किया कि यही असत् में सत् का पहला सम्बन्ध है।

२. अकासस्य किया क्वाचिद् इत्यते नेहकाहिचिन्।

यद् यद्हि कुरुते किञ्चित् तत् तत् कासस्य चेष्टितम् ॥ — सनुः

All thoughts, all passions, all delights,

Whatever stirs this mortal frame,

All are but ministers of love,

And feed his sacred flame.

—Coleridge; Ode to Love.

स्थिति के अनुरूप आत्मा के कितने अवान्तर भेद हो जाते हैं। बुद्धि से निश्चय करती हुई वह विज्ञानमय, मन से संकल्प करते समय मनोमय, प्राण से जीवन-रक्षा कर प्राणमय, आँख से देखती हुई चक्षुर्मय, कान से सुनती हुई श्रोतमय अर्थात् प्राण तथा इन्द्रियों के कार्य में वह तद्रूप प्रतीत होती है। इसी प्रकार हृद्य के भावों की अवस्थिति भी उसके काममय रूप के बिना सम्भव नहीं है।

यौन-सम्बन्ध एक प्राकृतिक व्यापार है, किन्तु प्रकृति की मर्यादा रखने के लिए समाज-धर्म के अन्तर्गत लाकर उसकी यौन-सम्बन्ध और दिया गया है। ऐषणात्रय—पुत्र, धन, लोक— जीवन-ध्येय के विवेचन से स्पष्ट है कि जगत् में आध्यात्मिक प्रेम से सृष्टि-विधान सम्भव नहीं। प्रेम वासना के रूप में परि-वर्त्तित होकर ही सृष्टि में प्रवृत्त होता है। ऐषणात्रय के प्रतिशोध में ऋणत्रय—पितृ, गुरु, देव—है । जीवन की संगति के लिए तप, भोग और यज्ञ का भी अपना विद्योष महत्त्व है। विदव-प्रकृति में इस प्रकार लेन-देन का सवाल भी कुछ कम नहीं रहता। बीज अपने अस्तित्व को मिटा कर जब फूछ के रूप में खिलता है, तव फूछ को भी अपने अस्तित्व को नष्टकर बीज बन जाना पड़ता है। तप के द्वारा मनुष्य जो कुछ प्राप्त करता है, उसका वह भोग कर छेता है, पर भोग के बाद यज्ञ के द्वारा भोग-जनित क्षति की पूर्ति कर देना मनुष्य का एक धर्म माना जाता है। इस प्रकार मनुष्य जिस वस्त को जिस स्थान पर से उठावे, उस वस्त को उसी स्थान पर रखने का विधान भी उसे बताया गया है।

मानव जीवन में शुक्रब्रह्म और ज्ञानब्रह्म का अत्यधिक महत्त्व है। शरीर-विज्ञान के अनुसार आहार के परिपाक से क्रमशः सात धातुओं का निर्माण शरीर में होता गुक्रवहा और है-रस, रक्त, मांस, मेदस्, अस्थि, मजा तथा ज्ञानब्रह्म शुक्र। इसी सातवीं धातु में नवीन प्राणी शरीर आरम्भ करने की शक्ति है। उसका उपयोग प्रजनन में नहीं होने पर, उसके निरोध पर, परिपाक से सूक्ष्म शरीर में अष्टम परिणाम ओज, बल, तेज की अधिकतर प्राप्ति होती है, जिससे संसार के नाना ज्यापार चलते हैं, काज्य-कला की सृष्टि होती है। यही शुक्रब्रह्म ज्ञानब्रह्म का उत्पादक है। अन्न से ही शुक्र बनता है। मनुष्य जिस अन्न का सेवन करता है, उसमें सूक्ष्म तेज, सूक्ष्म आप, सूक्ष्म अन्न-ये तीन तत्त्व रहते हैं। इन तीन तत्त्वों से बना अन्न जब शरीर में पहुँचता है, तब तेज-तत्त्व के कारण स्थूल, मध्यम और सृक्ष्म परिणाम—क्रमशः अस्थि, मज्जा, वाणी— उत्पन्न होते हैं। जल तत्त्व से मूत्र, रक्त तथा प्राण, अन्न तत्त्व से पुरीष, मांस और मन-ये तीन द्रव्य निर्मित होते हैं। काव्य के प्रयोजन के लिए इन तत्त्वों में प्रमुख वाणी, प्राण तथा मन की रचना मिलती है। उपनिषद् के अनुसार अन से ही पुरुष की उत्पत्ति मानी जाती है-पृथिव्या ओषधयः। ओषधिभ्योऽन्नम्। अन्नात्पुरुषः। (तै०२,१)अन्न के रस का जो सारतम अंश है, वह सूक्ष्म रूप सनातन ब्रह्म है । इसी कारण भारतीय शास्त्रों में भोजन की प्रकृति से मनुष्य की प्रकृति का सम्बन्ध बताया

एक ऋषि ने कहा है—पाकेरसस्तु द्विविधः प्रोच्यतेऽन्न रसात्मकः ।
 रस सारमयो भागः शुक्तं ब्रह्म सनातनम् ।

गया है । ग्रुकबहा की अवस्थिति से यह तो वताया ही गया है कि यदि उसका उपयोग स्थूल शरीर के निर्माण में न किया जाय, तो ओज और तेज के परिणाम से वह संसार के अन्यान्य कर्मी का प्रेरक होता है। काम तथा वासना का केवल संकुचित अर्थ लेने से काम नहीं चलता। काम और वासना के व्यापक अर्थ में जीवन और जगत् की सारी सत्ता परिव्याप्त हो जाती है । तत्त्वान्वेषी पुरुषों ने भी यही निष्कर्ष निकाला है कि संसार

<sup>9. &#</sup>x27;आहार शुद्धी सत्त्व शुद्धिः' ( छांदोग्य, ७, २६, २ ) सात्त्विक आहार में मन और बुद्धि भी सात्त्विक हो जाती है।

चित्तकी वासना अनादि मानी जाती है, किन्तु वही वासना अभिव्यक्त होती है, जो कर्मफल से उन्मुख रहती है। आत्मा के 'अणु' या 'विभु' मानने के सम्बन्ध में वैदांतिकों में वड़ा मतभेद है। वासना के आश्रय-खरूप चित्त को महत्परिमाण के कारण मीमांसक विसु मानते हैं, अणु परिमाण के कारण नैयायिक अणु मानते हैं और मध्य परिमाण के कारण सांख्यवादी अणु तथा विभु दोनों से विलक्षण मानते हैं। 'प्राण-स्पन्दन' और 'वासना'—दोनों चित्त के समान धर्म हैं। योगवाशिष्ठ के अनुसार भी-'द्देंबीजे चित्त-बृक्षस्य प्राण-स्पन्दन वासने, एकस्मिश्र तयोः क्षीणे क्षिप्रं द्वे अपि <mark>नस्यतः'—चित्त-रूप</mark> बृक्ष के दो बीज हैं, एक प्राण-स्पन्दन और दूसरी वासना। इन दोनों में से किसी एक का नाश होने पर दूसरा भी खतः नष्ट हो जाता है। इन्द्रियों के साथ भी जबतक चित्त का सम्बन्ध न हो, तो तवतक विषय-बोध नहीं हो सकता। इन्द्रियाँ ज्ञाता नहीं होतीं। केवल अपनी शक्ति से ही उन्हें किसी विषय का ज्ञान नहीं होता। आँखें और कान खुले रहने पर भी हम न तो कुछ देख सकते या सुन सकते हैं, जबतक कि नेत्रेन्द्रिय या कर्णेन्द्रिय का सम्पर्क चित्त के साथ न बना रहे । चित्त की व्यवस्था से ही प्रत्येक इन्द्रिय का विषय-विनियोग किया जा सकता है। जीवन की प्राण-शक्ति ही इन्द्रियों को क्रियातत्पर करती है। ध्यान से देखना, ध्यान से सुनना, इन सब में बुद्धि के साथ प्राण सन्निहित हैं। ध्यान शब्द

के सारे व्यापार का मूलभूत, जो यह सृष्टि-कर्म है, वह ब्रह्म की ही कोई-न-कोई अतर्क्य लीला है, स्वतन्त्र वस्तु नहीं । जो निष्काम है, वह निष्क्रिय है, केवल इतना कह देने से शायद गीता के कर्म-योगवादी सहमत न हों; क्योंकि वहाँ फलासक्ति-रहित होकर कर्म करने का आदेश बराबर दिया गया है। जो आदर्श है, वह यथार्थ नहीं होता। आदर्श प्राप्त होकर ही यथार्थ बनता है। साधारणतः जीवन में उसी कर्म की कामना होती है, जिसके परिणाम का भोग प्राप्त हो सके।

काम-रहित जीव कोई भी कर्म नहीं कर सकता, किन्तु इतना होने पर भी यह तो कहा ही जायगा कि काम में आपादमस्तक लीन होना श्रेयस्कर नहीं। जिस काम-चेष्टा पर अग्नि से भोजन पकता है, उससे मनुष्य भस्मसात् भी हो सकता है। यही कारण है कि काम-चेष्टा के नियन्त्रण के लिए धर्म का निरूपण कर दिया गया है। इस प्रकार मनुष्य को प्रवृत्ति और निवृत्ति के दो विन्दुओं के बीच द्वन्द्व करना पड़ता है। मनुष्य की स्वाभाविक प्रवृत्तियों के औचित्य का निर्णय लोक-कल्याण की अपेक्षा रखकर ही किया

ही धी=बुद्धि+आन=प्राण से बना है। बोधव्य विषय के साथ प्राण को तन्मय करना ही ध्यान हैं। एकाम्र और एकचित्त होकर किसी वस्तु को देखने या उसमें तन्मय होने पर स्वास-प्रस्वास की किया प्रायः निस्चेष्ट-सी हो जाती है। चित्त और प्राण की यही विशेषता है।

<sup>9.</sup> What belongs to mere appearance is necessarily suberdinated by veasih to the nature of the thing in itself.

<sup>[</sup> Kant's Metaphysic of morals, Abbot's Translation, in Kant's Theory of Ethics, Page 81]

जाता है। गीता में भगवान ने कहा है— 'धर्माविरुद्धो भूतानां कामोस्मि भरतर्षभः'—हे अर्जुन! धर्म के अविरुद्ध काम मैं ही हूँ। काम और धर्म दोनों की सत्ता से कलाकौशल की वृद्धि होती है। एक की प्रेरणा होती है और दूसरा उसके स्थायित्व का विधान करता है । प्रवृत्ति का जो मार्ग है, उसे रोकना सरल नहीं है। प्राणिमात्र अपनी-अपनी प्रकृति के अनुसार ही चलते हैं। निग्रह से उसे कोई विशेष वाधा नहीं होती?। अपनी उत्थित शक्ति का न्यय उसे किसी-न-किसी दिशा तथा कर्म में करना ही पड़ता है।

प्रेरणा की दृष्टि से कियों की प्रवृत्तियाँ भी भिन्न-भिन्न हुआ करती हैं। जीवन की प्रत्येक मनोद्शा या स्थितिमें काव्य-रचना काव्य-प्रेरणा के नहीं हो सकती। कोई ऐसे आशुक्रिव हों भी, जो हर समय काव्य-रचना का दम्भ रखते हों, तो उनकी रचनाएँ किसी महत्त्व की नहीं हो सकतीं। प्रत्येक कलाकार, काव्य, चित्र, शिल्प आदि जो कुछ

<sup>9.</sup> Incidently it may be noted that all the finest products of the fine arts, and some also of the useful arts, poetry, drama, dancing, music, painting, sculpture, archetecture, clothing, metal work, town-planning, gardening, tree-planting, road-making etc., have found their greatest patron in, and drawn their most splendid inspiration from religion in all ages and in all countries.

<sup>......</sup>Religion has thus secured some of the purest joy to humanity, even in the life of the senses.'

Dr. Bhagwan Das: The Unity of all Religions. p. 465.

रि. 'प्रकृति यान्ति भूतानि निम्नहः कि करिष्यति'। [गीता ३, ३३]

भी विषय हो, अपनी मनोदशा को कला-प्रवृत्त बनाने के लिए किसी-न-किसी विधिका अवलम्बन करता पाया जाता है। किसी को सौंदर्योपासना से काव्य-प्रवृत्ति होती है, तो किसी को सङ्गीत की मीठी स्वर-लहरी से। किसी को विजया की तरङ्ग से, तो किसी को शराब की बोतलों से। किसी को प्रकृति के हरे-भरे दृश्य, जंगल, पहाड, झरने को देखने से नई सझ होती है, तो किसी को एकान्त में ही गति मिलती है। शायद ही ऐसा कोई कलाकार होगा, जो किसी-न-किसी प्रकार के वैध, अवैध, पत, अपूत कारण से अपनी कला-प्रवृत्ति का सम्बन्ध न रखता हो। ऐसे अनेक कवि हैं, जिनको खी-दर्शन के अभाव में काव्य-दर्शन होता ही नहीं। पश्चिमी कलाकारों में अधिकांश ऐसे हैं, जिन्होंने अपनी कलाभिमुख प्रवृत्ति की रक्षा अवधि प्रेम तथा मदिरा के बल पर की। प्रकृति के रमणीय दृश्य, संगीत की खर-लहरी से काव्य के मनोभाव जगते हैं. किंत उन सब में अनुराग ही प्रधान तत्त्व है। प्रेम के संयोग तथा वियोग, दोनों अवस्थाओं में, काव्य-प्रेरणा होती है, लेकिन वियोग-काल में जितनी मार्मिक कविताएँ लिखी गईं, उतनी संयोग-कालमें नहीं। प्रेम-द्शा भाव-योग की दशा है. इसीलिए अपने प्रेम को व्यक्त करने या उसके आधार पर जगत के प्रति अपने जीवन के अनुराग को प्रदर्शित करने में हृदय को जो उहास मिलता है, वह दूसरी स्थिति में नहीं। अपनी घृणा को व्यक्त करने के लिए काव्य की रचना नहीं हो सकती। प्रेम ने जितने कवि उत्पन्न किए, उतने किसी अन्य भाव ने नहीं। यही कारण है कि प्रेम-काव्य की प्रेरणा का एक मोलिक आधार है।

काव्य-रचना के लिए जीवन में अनुकूल परिस्थिति तो चाहिए ही, अवस्था-भेद का प्रभाव भी उस पर पड़ता है। काव्य की प्रेरणा किस अवस्था में होती है, इस पर भी अवस्था-भेद से विचार किया जा सकता है। प्रतिभा के उदित काव्य-प्रेरणा होने के लिए न कोई निश्चित परिस्थित अनुकूल होती है और न कोई खास अवस्था ही उपयुक्त होती है। प्रतिभा किसी भी अवस्था में उत्पन्न हो सकती है। जो बाल्यावस्था में <mark>मन्द रहा, वह युवावस्था में तेज हो गया है और जो वचपन में</mark> प्रतिभासम्पन्न रहा, वह जवानी में शिथिल पड़ा है। बहुतों की बुद्धि वृद्धावस्था में तीत्र होते पाई गई है। बुद्धि की सीमा को पारकर ही प्रतिभा का उद्य होता है। इस प्रकार उसकी उद्घावना कां कोई निश्चित समय नहीं बताया जा सकता। ऐसे भी कुछ कलाकार पैदा हो गए हैं, जिनकी प्रतिभा आरम्भ से अन्त तक एकरस बनी रही है। किन्तु इतनी सत्यता रहने पर भी, काव्य-रचनाके सम्बन्ध में साधारण ढंग से, अवस्था-भेद के अनुसार, प्रेरणा-शक्ति का विदलेषण नहीं किया जा सकता। क्वेटेलेट ने अवस्थाक्रम के अनुसार काव्य-रचना की शक्ति की एक तालिका बनाई है। नाटक के सम्बन्ध में उन्होंने लिखा है कि इक्कीस वर्ष की अवस्था से नाटक लिखने की प्रवृत्ति होती है और पचीस से तीस वर्ष की अवस्था तक वह पूरे जोर पर रहती है। पचास या पच-पन वर्ष की उम्र तक उसका सिलसिला बना रहता है। उसके बाद इस प्रवृत्ति का प्रायः अन्त हो जाता है। संयोगान्त की अपेक्षा वियोगान्त नाटक लिखने की प्रेरणा विशेष होती है। क्वेटेलेट ने स्वभावतः अपनी तालिका बनाते समय पाश्चात्य लेखकों पर ही दृष्टि रखी है। इसमें सन्देह नहीं कि क्वेटेलेट के अनु-सन्धान में जितना सत्य है, उतना उसका अपवाद भी है। आरम्भ में जीवन और जगत में जो उल्लास दिखाई पड़ता है, वह बाद की अवस्था में उसी रूप में नहीं रहता। साधारणतः किशोर, युवा तथा वृद्धावस्था में क्रमशः भावना, क्रिया तथा स्मृति की प्रबलता रहती है। किन्तु इसके अनुक्रम की कोई तालिका नहीं बनाई जा सकती। देश, काल, पात्र के अनुसार एक ही तथ्य का बहुधा रूपान्तर हो जाता है। युवावस्थामें अनुभूतिमूलक प्रेमोच्छ्वास को व्यक्त करने की जैसी प्रवृत्ति होती है, वैसी बाद में सदेव नहीं रहती, किंतु ऐसी प्रवृत्ति किसी नियम के अन्तर्गत नहीं लाई जा सकती। रीतिकाल के बूढ़े हिंदी-किवयों ने अपनी वृद्धावस्था में भी यौवन के रस-प्रसंग को न भुलाया और जबतक प्राण रहे, प्रणय ने भी पिण्ड न छोड़ा।

चित्त की वासना अनादि है। वासना केवल बुरे कमों की ही नहीं होती, सत्कार्य की प्रेरणा भी वासना से मिलती है। यदि वित्त में अच्छे या बुरे कर्म की वासना न हो, तो उसके उपयोग विक्त हिए प्रयत्न ही नहीं किया जा सके। नैतिक हिष्ट से हमारा जीवन विधि और निषेध के प्रतिवास के अन्तर्गत रहता आया है, किन्तु मनःशास्त्र की दृष्टि से हम इस सम्बन्ध में भूल भी बराबर करते आ रहे हैं। चित्त में जब वासना जगती है, तब अपनी प्रकृति के अनुसार वह भाव तथा कर्म के रूप में प्रवृत्त होना चाहती है। सत्कर्भ-सम्बन्धी वासना को हम विधि का मार्ग बता देते हैं, किन्तु कुवासनाका निष्धमात्र करते हैं। 'यह मत करों' मात्र से ही वासना की शक्ति क्षीण

नहीं हो जाती। 'यह मत करो' के बाद 'यह करो' बताये बिना उत्तेजित वासना चित्त को अन्यवस्थित कर देती है और उसके परिणाम-स्वरूप जीवन के प्रत्येक क्षेत्र, साहित्य, समाज, राजनीति आदि में ववंडर उठा करते हैं।

वासना को उत्तेजित करने तथा उसके दमन से मन तथा शरीर—दोनों पर वरा प्रभाव पहता है । इससे कई तरह के मस्तिष्क-सम्बन्धी रोग उत्पन्न हो जाते हैं। उत्तेजित वासना साधारणतः होता तो यह है कि हम अपनी और उसके दसन वासनाओं को किसी प्रकार दबा नहीं सकते। का परिणास किसी-न-किसी ह्रप से, भाव से उसकी अभिव्यक्ति हो ही जाती है। हम कहते हैं, हमारे चित्त में बुरी वासना नहीं है, किन्त जिसके चित्त में वैसी क़वासना है, उसकी निन्दाकर, उपेक्षाकर हम अपनी अंतर्हित क्रवासना को व्यक्त कर ही देते हैं। कुवासना-प्रेरित कलाकार की कृतियों पर अपना रोष और श्लोभ प्रकटकर हम सहासना का दस्भ करते हैं. किन्त यथार्थ में हम अपनी अन्तर्हित कुवासना को ही सद्वासना के रूप में दिखाना चाहते हैं। वासना या उसके ओज का आधिका यदि एक दिशा में खर्च नहीं हो जाता, तो दूसरी दिशा में उसकी गति रोकी नहीं जा सकती । सबल मनुष्य के प्रति उत्थित कोध को जब उस लक्ष्य के प्रति अभिन्यक्ति का द्वार नहीं मिलता, तब

१. 'नोदीर्णान् धारयेत् वेगान् नातुदीर्णातुदीरयेत्' ——चरक

<sup>3.</sup> It is well known that when energy is aroused in a certain direction, surpluses flow into other direction.

<sup>-</sup>Dr. Bhagwan Das; The Science of the Emotions. P. 296.

निर्बल पर ही सारा क्रोध उतार लिया जाता है। यदि परिस्थिति उतनी भी अनुकूल न रही, तो वह मानसिक ज्वर बनकर अपने ही मन-प्राण को सन्तप्त कर देता है। इस प्रकार हम अपने चित्त की वासना की अभिव्यक्ति के लिए कोई-न-कोई द्वार ढूँढ़ ही लेते हैं।

काव्य-रचना भी अपनी वासना की प्रकृति के अनुकूछ ही
होती हैं। कोई सत्काव्य छिखता है, तो कोई असत काव्य; पर
रचना करने की प्रवृत्ति रखनेवाले को रोका नहीं
काव्य-प्रेरणा के
जा सकता। लोक, समाज, राजनीतिकता पर
हिष्ट रखकर जहाँ तक सम्भव हो सकता है,
मनुष्य अपनी वासना को नम्न रूप में प्रकाशित करने का साहस
नहीं करता। और कुछ नहीं, तो सुधार के नाम पर ही ऐसी
बहुत-सी रचनाएँ साहित्य में होती रही हैं और होती रहेंगी।

काव्य की प्रेरणा के मूल में, संस्कृत के प्राचीन साहित्याचार्यों के मतानुसार, कई कारण पाये जाते हैं। यश, द्रव्य, व्यवहार-ज्ञान प्राचीन साहित्य-काखियों के मत से काव्य-प्रेरणा वह है सुख। यश, कीर्त्तं, प्रशंसा के आवरण

के नीचे मनुष्य की सुख-लिप्सा ही लिपी हुई है। यथार्थ की अतिन्याप्ति ही प्रशंसा है। अपनी प्रशंसा से

काव्यं यशसेऽर्थकृते व्यवहारिवदे शिवेत रक्षतये, सधः पर निर्शृतये कान्तासम्मित तथोपदेश युजे।

<sup>—</sup> मम्मट: काव्य-प्रकाश

कवियों को जो प्रेरणा मिलती है, वह आत्म-विस्तार के परितोष से खाली नहीं रहती। दसरों द्वारा निर्व्याज रूप से अपनी वाणी के अवतरण तथा अनुश्रवण की अपेक्षा कवियों को काव्य-प्रेरणा का कोई अन्य भाव अधिक सुख नहीं पहुंचा सकता। प्रधान कारण--दूसरों के कण्ठ में वाणी के व्याज से अपनी आत्म-म्रख भावात्मक सत्ता की प्रतिष्ठा करना एक बड़ी साधना है। द्रव्य-लाभ की प्रेरणा में भी सुख-लोभ ही अन्तर्हित है। काव्य रचना कर जो धन प्राप्त करने की कामना होती है, वह धन के वस्तुगत सौन्दर्य से प्रेरित होकर नहीं, प्रत्युत् उस धन की क्रयःशक्ति में जीवन की जो सुख-सुविधा लगी हुई है, वही भावना काव्य-रचना की प्रवृत्ति उत्पन्न करती है। द्रव्य-लाभ की प्रेरणा से जो काव्य-रचना की जाती है, उसमें कवि की अनन्यता विशेष मात्रा में नहीं रहती। इसी कारण ऐसी रचनाएँ कवि को द्रव्य-लाभ का सुख जिस मात्रा में दे सकती हैं, उस मात्रा में यश का सुख नहीं। किसी भी स्थिति में, अपने सुख की कामना के अतिरिक्त मनुष्य को आत्म-विस्तार का कोई लक्ष्य दृष्टिगत नहीं होता।

कुछ छोग 'कस्मै देवाय हिवधा विधेम' की पुकार उठा कर काव्य-साहित्य के उद्देश्य को निश्चित करना चाहते हैं। ऐसे प्रश्न के उत्तर में कोई 'स्वान्तः सुखाय', कोई 'जन-हिताय' और कोई कुछ कहते हैं। काव्य की रचना अपने अन्तःकरण के सुख-सन्तोध के छिए की जाय या जन-समाज के हित-विचार से, दोनों ही अपनी-अपनी श्चिति में सत्य हैं। मानव-ज्ञान इतना सीमित हैं कि वह अपनी सारी संवेदनाओं को शायद ही जान सके। प्रकट

रूप में हम प्रत्येक कर्म का कोई-न-कोई हेतु, उसकी प्रेरणा बतला दिया करते हैं, किन्तु प्रत्येकं स्थिति में वह यथार्थ ही होता हो, यह कहना भ्रम से खाली नहीं है। हमारी चेतना में जो हेतु प्रत्यक्ष रहता है, उसका उल्लेख कर देते हैं, पर उस प्रत्यक्ष हेतु को उपिक्षत करनेवाला कौन-सा अप्रत्यक्ष कारण है, इस सम्बन्ध में हमारा मौन ही उत्तर है। अपने हित को जनता के हित से भिन्न देखने की दृष्टि कवि को नहीं होती। स्वान्तः छखाय संसार में जितने काम होते हैं, प्रायः सब स्वांत:-और जन-हिताय सुखाय ही किये जाते हैं। कर्म-प्रयत्न में इच्छा का योग एक आवश्यक प्रतिबन्ध है। यदि भीतरी प्रवृत्ति न हो, तो बाहर की पुकार पर दौड़नेवाला शायद ही कोई मिले। अपने अन्तःकरण की किसी प्रेरणा के परितोष के लिए भी काव्य-रचना करना वस्तुतः जीवन और जगत् से निरपेक्ष होकर नहीं होता। गोस्वामी तुलसीदास ने 'स्वांतःसुखाय' ही रघुनाथ-गाथा लिखी, यह सच है, पर दो-तीन दर्जन पंक्तियों में देव, ऋषि यहाँ तक कि 'बन्दों सन्त असन्तन चरणा' की गुहार करने की क्या आवश्यकता पड़ गयी ? वस्तुर्क्षिति यह है कि जीवन और जगत् से निरपेक्ष रहना मनुष्य के लिए एक कठिन व्यापार है, कवि के छिए असम्भव। तुलसी के हृदय में लोक-कल्याण की भावना थी, यही उनकी प्रेरणा है। अपने आत्म-प्रकाश को प्रत्यक्ष करने का रामायण एक प्रयत्नमात्र है। हम दूसरों पर दया करते हैं, करुणा करते हैं, उपकार करते हैं, दूसरों के दु:ख के साथ अपनी सहानुभूति रखते हैं, यह सब स्वान्तः सुखाय ही होता है। दूसरों के दुःख को देखकर जबतक हृदय में संवेदना उत्पन्न नहीं होती,

तव तक कोई दया, करुणा, उपकार कर ही नहीं सकता। वस्तुतः हम अपनी संवेदना के ही कष्ट से मुक्ति पाने के लिए दूसरों का उपकार आदि करते हैं। अपने अन्तः करण को जब तक परितोष न हो, तब तक जन-हिताय भी कुछ नहीं किया जा सकता।

स्वान्तः मुखाय और जन-हिताय—दोनों तत्त्वतः एक ही हैं।
प्रत्यक्ष में नहीं, तो कल्पना में भी यदि लोक-समुदाय का प्राहक
हप उपस्थित न रहे, तो किन को तद् नुरूप कान्यदोनों का मूल
वस्तुतः एक ही है

स्वा की प्रवृत्ति नहीं हो सकती। मनोभाय
का यह तथ्य केवल दार्शनिक ही नहीं, ऐतिहासिक भी है। प्रत्येक भाव का बाह्य अभिनन्दन उसकी प्रकृति
तथा विकास पर निर्भर करता है। कोयल की स्वान्तः मुखाय
कूक पर हम आनन्दमत्त हो जाते हैं, पर कौवे के स्वान्तः मुखाय
काँय-काँव-टाँय पर फिदा होनेवाले कितने मिलेंगे! केवल स्वान्तः
मुखाय होने से ही किसी का कोई कर्म अभिनन्दनीय नहीं माना
जा सकता, उससे लोक-रखन या लोक-कल्याण किस सीमा तक
हो सकता है, यह भी उसका एक मापदण्ड है।

## सातवाँ अध्याय

## लय और छन्द

लय और छन्द का सम्बन्ध इतना घनिष्ठ है कि हम बहुधा एक से दूसरे का बोध कर छेते हैं। यहाँ वस्तुतः इसका तत्त्वान्वेषण करना चाहिए कि दोनों के सम्बन्ध का क्या लय और छन्द रहस्य है। इस पर विचार करने के पहले हम का सम्बन्ध यह उचित समझते हैं कि छन्द-विषयक कुछ भ्रामक धारणाओं का अन्त हो जाय। कुछ छोग समझते हैं कि काव्य में छन्द एक वाह्य संस्कार है, जो ऊपर से उस पर आरोपित कर दिया जाता है। छन्द का स्वतः कोई स्वरूप नहीं होता। वह किसी अभिव्यक्ति के साथ ही प्रकट होता है, न आगे, न पीछे। कुछ लोग छन्द को साँचा समझते हैं और इन साँचों के रूप में ही अभिन्यक्तियाँ मानते हैं। यदि हम काव्य को किन की सहजानुभूति की अभिव्यक्ति मानते हैं, तो किसी निश्चित साँचें से काम नहीं चल सकता। एक कवि के अन्तर्जगत् की अनुभूति ठीक दूसरे की तरह नहीं होती या हो सकती। ऐसी दशा में एक कथि की अभिव्यक्ति का साँचा, दूसरे के लिए उपयुक्त नहीं हो सकता। पर, ऐसा हम नहीं मानते। हमने देखा है कि एक ही

तरह के छन्द में भिन्न-भिन्न कवियों ने विभिन्न रचनाएँ की हैं। फिर इसमें तथ्य क्या है ? वाणी की अभिव्यक्ति का आधार भाषा है। भाषा की उत्पत्ति के विषय में तरह-तरह के मत-मतान्तरों पर ध्यान रखकर भी यह कहना अनुपयुक्त नहीं है कि भाषा एक खाभाविक शक्ति है। सभ्यता के साथ-साथ भले ही उसका व्यावहारिक विकास होता गया हो, उसमें तरह-तरह के नियम-अपवाद बनाये गये हों, परन्तु तथ्य रूप में वह प्राकृतिक है। छन्द भी कवि के अन्तर्जगत् की वह छन्द का अभिन्यक्ति है जिस पर नियम का बन्धन डाल स्वरूप दिया गया है। भिन्न-भिन्न स्वाभाविक अभि-व्यक्तिमों के लिए कोई आदर्श साँचा तैयार नहीं किया जासकता। जितने प्रकार की अभिन्यक्तियाँ लय के सामञ्जस्य के साथ हो सकती थीं, उनका विधान छन्द-शास्त्र में कर दिया गया है। पर, इसका तात्पर्य यह नहीं कि भावों को प्रकाशित करने के लिए जो विधान छन्द-शास्त्र में कर दिया गया है, उससे अधिक के लिए अब गुञ्जाइश नहीं। छन्दों की संख्या बढ़ायी जा सकती है, किन्तु इस धारणा से नहीं कि पुराने छन्द आधुनिक जीवन के उल्लास-विषाद को व्यक्त करने में अनुपयुक्त हो गए हैं। यदि छन्दों का नया-पुराना होना सम्भव हो, तो पुरानी वर्णमाला को भी हटाकर नयी ध्वनियाँ निश्चित कर छेनी चाहिए। इस दृष्टि से मनुष्य नया और के मनोविज्ञान में भी कुछ मूल व्यतिक्रम होना पुराना छन्द चाहिए । किन्तु, मनुष्य यहाँ अपना पराजय सम-झता है। वर्ण के चिह्न में हम भले ही कतरव्योंत करते रहें, लेकिन उचारण की ध्वनियाँ कुछ ऐसी निश्चित-जैसी हैं, जो सम्मेछनों के प्रस्तावों से तनिक भी प्रभावित नहीं हो सकतीं। मनोविज्ञान के विषय में भी यही बात है। यदि काव्य-रचना के लिए नये छन्द-विधान की अनिवार्यता प्रमाणित करने की चेष्टा की जाय, तो उससे पहुळे इसी प्रश्न का उत्तर मिलना चाहिए—क्या पुराने छ्न्द-विधान में आबद्ध कालिदास, भवभूति, सूर, तुलसी, देव, विहारी को हम भूल सकते हैं ? क्या हम शाकुन्तल, उत्तर रामचरित, रामायण, सूरसागर, प्रियप्रवास, साकेत, यशोधरा, कामायिनी, कुरुक्षेत्र में वर्णित जीवन-वृत्त की उपेक्षा कर सकते हैं ? यदि नहीं, तो फिर काव्य में न छन्द पुराना है, और न जीवन का उल्लास-विषाद । सची बात यह है कि प्रत्येक छन्द, जिसकी कुछ मर्यादा निश्चित कर दी गई है, विषय तथा कवि के व्यक्तित्व के साथ एकांत रूप से बद्छ जाता है। भाषा की अर्जित शक्ति के साथ कवि के व्यक्तित्व की शक्ति मिल जाने से छन्द्गत अभिव्यक्ति का सौन्दर्थ वढ़ जाता है। प्राचीन और नवीन का भेद, काव्य की सौन्दर्य-वृद्धि की आवश्यकता से अधिक, कवि की अपनी क्षमता को व्यक्त करने से ही सम्बन्ध रखता है।

प्रत्येक जाति, अन्यान्य धारणाओं के साथ, लय की भी एक धारणा रखती है और यह धारणा जातिगत, देशगत, कालगत और संस्कारगत होती है। स्वर के आरोह और अवरोह, लेय का स्वरूप भीर जातीय वा धारणा और संस्कार की दृष्टि से भिन्न-भिन्न संस्कृति है। चारतवर्ष को यूरोप का गाना जितना विचित्र लगता है, उतना ही चीन को भारतवर्ष का। इस प्रकार प्रत्येक देश और जाति की अपनी संस्कृति है.

अपनी धारणा है, जिसके आधार पर वहाँ स्वर का विकास हुआ है। यह विकास ही प्रत्येक देश और जाति की धारणागत लय के मूल तत्त्व को काल-क्रम से अग्रसर करता रहता है, जिससे लय का गत्यात्मक सौन्दर्य उद्गासित होता है। मूलतत्त्व की यही विकासोन्मुख नवीनता छय में जीवन और सौन्द्र्य देती है। लय की विशेषता जीवन के साथ उसका लगा रहना है। प्रकृति के विशाल क्षेत्र में—स्थावर-जङ्गम सब में, जहाँ खय की जीवन है, वहाँ लय अवश्य है। नदी में, निर्झरिणि प्रकृति में, पेड़-पौधे में, लता-गुल्मों में, सर्वत्र लय-ही-लय है। मनुष्य की धमनियों में भी लय है। जीवन-शक्ति का सारतत्त्व ही लय है। इसी कारण मनुष्य के उत्कट विवाद और हर्ष में भी जो उच्छ्वास निकलते हैं, उनमें गुरुत्व तथा लघुत्व के कारण लय की तरंगें खेलती हैं। गान के खर और लय को सुन कर अन्तर की रागिनियाँ इतनी तन्मय हो जाती हैं, भावनाएँ इतनी घनीभूत हो जाती हैं कि वर्त्तमान के केन्द्र में ही हमारी सारी सत्ता रमण करने लगती है, अगले पद की उत्सुकता जाग-रित नहीं होती। गूंजते स्वर की पृष्ठभूमि पर नई-नई सुकुमार भावनाएँ उठ-उठकर एक रमणीय विश्व बनाने लगती हैं। काव्य में इसके दृष्टांत बहुत मिलते हैं ; क्योंकि वहाँ जीवन का ही प्रधान व्यवसाय है।

स्पन्दन, कम्पन या गति का नाम ध्वनि या शब्द है। आकृतियाँ भी इसी ध्वनि या शब्द की गतियों से उत्पन्न हुआ करती हैं। अव्यक्त जगत् में प्रत्येक ध्वनि की एक विशिष्ट आकृति होती है और टेढ़ी-मेढ़ी, सीधी रेखाएँ भिन्न-भिन्न प्रकार के चिन्नों

का निर्माण करती हैं। वैज्ञानिकों ने अनुसन्धान से यह प्रमाणित किया है कि विशिष्ट संगीत-मन्त्रों से ऐसी ध्वनियाँ निकलती
ध्विन और
हैं, जिनके आघात-मात्र से आकृतियाँ बन जाती
उसकी विशेषता
हैं। जोर से शब्दोचारण न करने पर भी,
उसकी कल्पना-मात्र से ही, स्वर-यन्त्र तद्नुकूल
स्पन्दित हो जाते हैं। सङ्गीत में लय की यही विभूति है। हिन्दूसङ्गीत-शास्त्र में राग-रागिनी का विधान इसी प्रकार जीवन के
जीवित तत्त्वों के आधार पर हुआ है। अव्यक्त जगत् की ये
आकृतियाँ कोई कल्पना नहीं, प्रत्युत् एक प्रामाणिक तथ्य हैं।

तन्मात्राओं की दृष्टि से भी इसका विवेचन किया जाय, तो यह सिद्ध है कि अन्तःकरण प्रकृति के सूक्ष्म दृग्य मूलतत्त्वरूप अन्तःकरण और तन्मात्राओं से बना है। मन वायु तन्मात्रा से बना है। मन वायु तन्मात्रा से बना है, अतः वह वायु की तरह ही शून्य में घूमनेवाला, अत्यन्त चक्कल है। बुद्धि अग्नि तन्मात्रा से, चित्त जल तन्मात्रा से और अहंकार पृथ्वी तन्मात्रा से बना है। जो मूलतत्त्व जितना ही सूक्ष्म रहता है, वह उतना ही प्रबल होता है। जल अधिक सूक्ष्म होने के कारण, पृथ्वी तत्त्व

<sup>9.</sup> कुमारी वाद्स ह्युग्स (Miss Watts Hughes) ने अपनी 'चिनिरूप' (Voice figures) पुस्तक में अपने यांत्रिक प्रयोगों से इस तथ्य का प्रतिपादन किया है। यंत्र का नाम ईडोफोन (Eidophone) है, जिसमें एक चिनिप्राहिणी नली (Receiver) लगी हुई है। नीचे की ओर एक प्रसारण तथा संकुचनशील लचीली किली है। ईडोफोन यंत्र पर जिस समय जो राग या रागिनी छेड़ी जाती है, उस समय उस राग या रागिनी की एक विशिष्ट आकृति, चिनि-विशेष के अनुरूप, यंत्र पर अंकित हो जाती है।

से अधिक तीक्ष्ण है और वह पृथ्वी को बहा छे जाता है। अग्नि जल से अधिक सूक्ष्म होने के कारण, उसे सुखा देता है। वासु अग्नि से अधिक प्रवल होने के कारण उसे उड़ा देती है। आकाश उससे भी अधिक सूक्ष्म होने के कारण वासु को अपने में स्थित कर लेता है; क्योंकि आकाश ही वासु का अधिष्ठान है। आकाश का गुण-रूप कार्य ध्विन या शब्द ही है। लय-पूर्वक सुमधुर ध्विन से सभी तत्त्वों पर अधिकार किया जा सकता है और इस प्रकार मन की चक्कल वृत्तियों का निरोधकर, इच्छित प्रभाव की प्रतिष्ठा भी की जा सकती है।

हमारे यहाँ के छन्द, 'घुणाक्षर न्याय' के अनुसार, अटकल पर
ही नहीं बनाए गए। उनके भीतर कुछ तथ्य है, और वह तथ्य
जीवन के रक्षणात्मक और मनोरक्षनात्मक तत्त्वों
के साथ सम्बन्ध रखता है। प्रचित छन्दों का
विधान नाद-सौन्दर्य की विशेषता पर अवलिम्बत
है । उनके भीतर लय की जो स्थिति है, वह कोई बाहरी चीज
नहीं, प्रत्युत् जीवन के ही तत्त्वों के अनुसार निर्माण किया हुआ
भाषा का बन्धन है। लय-सौन्दर्थ के अनुरूप ही ये बन्धन बनाए

इन्द का अर्थ बन्धन या नियमबद्धता माना जाता है। उपनिषद्

में छन्द का अर्थ और प्रयोजन एक दूसरे ही रूप में माना गया है।

दैवा वै मृत्योविभ्यतस्त्रयीं विद्यां प्राविश्र ्स्ते छन्दोभिरच्छादयन्यदोभि-रच्छादय—्र साच्छंदसां छन्दस्त्वम् । ( छांदोग्य, १।४।२ )

मृत्यु से भय मानते हुए देवताओं ने त्रयी विद्या ( वेद ) में प्रवेश किया और अपने को छन्दों से आच्छादित कर लिया। इसी कारण मन्त्रों का नाम छन्द है।

गए हैं और इनसे काव्य को दीर्घायु श्राप्त होती है। चलते हुए झरने का जो खर है, उससे, आधारभूमि को एक व्यवस्थित क्रम से उच, निम्न तथा समतल और विस्तृत तथा संकुचित, बनाकर कई प्रकार के स्वर निकाले जा सकते हैं। प्रत्येक भाषा का भी एक स्वाभाविक स्वर है और इससे, कई प्रतिबन्धों से, भिन्न-भिन्न स्वर उत्पन्न किये जा सकते हैं। भाषा-प्रयोग के ये प्रतिबन्ध वस्तुतः बन्धन नहीं, प्रत्युत् धनुष की चढ़ी हुई प्रत्यक्ता की तरह उसकी शक्ति को बढ़ानेवाले हैं। नदी की स्वामाविक धारा से जो काम न चल पाता, वह उसकी गति के क्षेत्रों को कमकर, बाँधकर, अधिक तेज बनाकर किया जाता है और इस प्रकार शक्ति पैदा <mark>करने का वह एक अङ्कृत् साधन बन जाती है। साधारण वाक्य</mark> में जो प्रवाह और क्षमता लक्षित नहीं होती, वह छन्द्-व्यवस्था से पैदा कर छी जाती है। परस्पर की बातचीत में विना पूछे ही 'दाल-भात में मूसरचन्द बनना' और उपदेश दे बैठना कितनी अशिष्टता है, पर छन्दों की ओट में यह कहना—'विन पूछे ही कहत हैं सज्जन हित के बैन'—दोष का कितना परिहार कर देता है।

कान्य और छन्द में जो सम्बन्ध है, वह अविच्छिन्न और अनिवार्य नहीं है। कान्य का साधारण अर्थ उसके पद्मात्मक कान्य और छन्द क्ष माना जाता है, किन्तु कान्यत्व इसी रूप में आबद्ध नहीं, वह गद्यात्मक भी हो सकता है। गद्य और पद्य का मौलिक भेद बुद्धि और हृदय की किया का है। किन्तु इसका यह तात्पर्य नहीं कि दोनों एक दूसरे के प्रभाव से सर्वथा अलग रहकर ही किया-तत्पर होते हैं। गद्य

बुद्धि-प्रधान होता है और पद्य हृद्य-प्रधान। यहाँ काव्यत्व की सीमा को हमने विवेचन की सुविधा के लिए पद्य में ही सीमित कर दिया है। गद्य-रचना के लिए छन्द का कोई प्रतिबन्ध नहीं, बल्कि छन्द से भिन्न रहकर ही उसकी रचना होती है। पद्य की रचना के लिए छन्द एक आवश्यक प्रतिबन्ध है, अनिवार्य भी हम कह सकते हैं, यदि दो एक वर्तमान क्रान्तिकारी कवि को इसमें विशेष आपित न हो। काव्यत्व का क्षेत्र गद्य और पद्य दोनों है, किन्तु पद्य की तरह सर्वाङ्गतः काव्यत्व की पहुँच गद्य में नहीं होती; क्योंकि उसमें अनेक ऐसे विषयों का विवेचन या वर्णन तर्क-संयुक्त रहता है, जो बुद्धि की प्रधानता से ही सम्भव है।

भारतीय काव्य, जिसका श्रीगणेश ही छन्द-बद्ध रचना से, अनायास या सप्रयास, हुआ है, गद्य को काव्यत्व की मर्यादा नहीं दे सका। उस समय गद्य का व्यवहार भी शुद्ध काव्य-कृति के नाम पर, नाटक की कुछ गद्यात्मक पंक्तियों के अतिरिक्त, नहीं होता था। आज से प्रायः सवा हजार पहले महाकवि वाणभट्ट ने अपनी कादम्बरी की रचना कर इस प्रचलित आस्था पर आघात किया और उनकी गद्यात्मक रचना के सौन्दर्य पर विमुग्ध होकर आचार्यों ने गद्य में भी काव्यत्व को स्वीकार किया। उस समय से ही काव्यत्व का क्षेत्र गद्य और पद्य दोनों माना जाता है; किन्तु लय और छन्द का सम्बन्ध पद्यात्मक काव्य के ही साथ है और इस अध्याय में हम इसी विषय का विवेचन करेंगे।

हमें मनुष्य की उन स्वाभाविक वृत्तियों का विवेचन करना है, जिनसे छय की उत्पत्ति होती है। जीवन में सुख-दुख का प्रभाव

भिन्न-भिन्न रूप से पड़ता है और उससे भिन्न-भिन्न प्रकार की गतियाँ उत्पन्न होती हैं। हर्ष के समय नसों में रक्त-सञ्चालन तीव्र हो जाता है और विषाद में वह शिथिल लय की उत्पत्ति पड़ जाता है। मनुष्य हर्षोत्फुल होकर जो उछछ-और उसके कृद मचाता है, उसकी प्रेरणा नाडियों की गति कारण देती है। अपने उल्लास की व्यञ्जना मनुष्य अपनी उन शारीरिक क्रियाओं से करता है, जिसे नृत्त कहते हैं। नत्त के इसी ताल का आरोप वाद्य पर किया गया है, जो अपने सहयोग से मनुष्य की उमझों को अधिकतर तीत्र कर देता है। नृत्त का यही कियात्मक लक्ष्ण वाद्य में ताल की ध्वनि पर उतरा है । अनन्तर वाद्य की इसी छय का आरोप भाषा पर किया गया है, जिसका नियमन छन्द के द्वारा होता है। लय का आरोप इतना तो निर्विवादं कहा जा सकता है कि वाद्य भाषा पर की लय का पूरा सामझस्य भाषा के साथ नहीं हो सका है। इसके सम्बन्ध में दो बातें हैं, एक तो भाषा की अपनी स्वाभाविक लय-शक्ति है, जो किसी भी प्रकार के वाह्य प्रभाव से यथासम्भव अपने की मुक्त रखने में समर्थ रही, और दूसरी कोई भी बाहरी शक्ति दूसरे पदार्थ पर पूरी तरह व्याप्त भी नहीं हो सकती। संस्कृत-काव्य में श्लोकों की श्रुति-मधुरता बहुत-कुछ भाषा की निजी सम्पत्ति है। हिन्दी के आरम्भिक

<sup>9.</sup> नृत्त और नृत्य में भेद हैं। 'भवेद्भावाश्रयं नृत्तं, नृत्यं तालल्याश्रयम्' जिसमें भाव मुख्य हो वह नृत्तः और जिसमें ताल तथा लय का आश्रय हो, उसे नृत्य कहते हैं। शास्त्रीय दृष्टि से नृत्य के 900 भेद माने गये हैं, किन्तु यहाँ उन भेदों के विवेचन का कुछ प्रयोजन नहीं हैं।

छन्दों में भी जो ढङ्ग है, वह छन्द-विधान से अलग रहकर भी अपनी शक्ति का परिचय देता आया है। डिङ्गल भाषा के काव्य में यह शक्ति बहुत स्पष्ट है<sup>9</sup>।

लय के सम्बन्ध में पश्चिमी समीक्षकों का जो विचार है, वह भारतीय दृष्टि से भी उपेक्षणीय नहीं । कला के उच्छ्वास भिन्न-भिन्न प्रकार से अभिव्यक्त होते हैं। आनन्द की सत्ता नृत्त से, बाद्य से, गान से, लय के रूप में प्रकट होती है। दृतं वार्यं गानं त्रयं संगीतमुच्यते—नाचना, बजाना, गाना—तीनों को संगीत कहते हैं। नाचना मनुष्य की कला-प्रियता का पहला विकास

<sup>9.</sup> डा॰ रामकुमार वर्मा ने अपने 'हिन्दी-साहित्य के आलोचनात्मक इतिहास' में डिङ्गल के सम्बन्ध में लिखा है कि डिङ्गल काव्य पिङ्गल से अपेक्षा-कृत प्राचीन है। जब बजमाषा की उत्पत्ति हुई और उसमें काव्य-रचना होने लगी, तब दोनों में अन्तर बतलाने के लिए दोनों के नामकरण हुए। इतना तो निश्चित है कि बजमाषा में काव्य-रचना होने के पूर्व से ही राजस्थान में काव्य-रचना होने लगी थी। अतएव पिङ्गल के आधार पर डिङ्गल नाम होने की अपेक्षा, उनकी समफ से, यही उचित ज्ञात होता है कि डिङ्गल के आधार पर ही पिङ्गल शब्द का उपयोग किया गया होगा। किन्तु छन्द-ज्ञाल के प्रणेता ऋषि का नाम भी पिङ्गल ही माना जाता है, अतः डा॰ वर्मा के इस पूर्वापर नामकरण की युक्ति सन्देह से खाली नहीं है। नागरी प्रचारिणी पत्रिका (भाग १४, अंक २, पृष्ठ २२४) के अनुसार एक मत यह भी है कि डिंगल शब्द की उत्पत्ति डिम् (डम्) गल से हुई है। डिम् (डम्) का तात्पर्य डम्ह चिन से है और गल का तात्पर्य गले से है; गले से डम्ह की चिन के समान गुंजित होनेवाली।

र अंग्रेजी का Ballad (ग्रामगीत) शब्द Ballate, to dance (नाचना) से बना है। विश्व-साहित्य में ग्रामगीत की जो प्रवृत्ति है, उससे भी इस तथ्य का प्रतिपादन हो जाता है।

है। पद्य में यही तत्त्व पीछे विकसित होकर आ मिला है। पद्य या काव्य का सम्बन्ध गान से कुछ वातों में अपेक्षाकृत अधिक तिकट मालूम पड़ता है। किन्तु, लय की उत्पत्ति गान से नहीं है। लय गान से पहले की अवस्था है। बिना पद की सहायता से भी लय की गति व्यक्त की जा सकती है। बिना अर्थ जाने हुए ही संस्कृत के श्लोकों को गुन-गुनाते हुए मैंने बहुतों को देखा है। बाँसुरी की तान या बीणा की झंकार में पद तो अव्यक्त रहता है, किन्तु उसकी लय की गतियाँ स्पष्ट हो जाती हैं।

ताल पर नाचने की किया से भी यह प्रकट है कि लय अपनी अभिव्यक्ति के लिए पद की कोई अनिवार्य साधन नहीं समझती। यनुष्य की यही लयात्मक प्रवृत्ति पद और लय स्वरैक्य तथा समहत्रता को पद पर आरोपित कर देती है और इस प्रकार पदावली अधिक भावकतापूर्ण तथा स्मरणीय हो जाती है। इसके साथ यह भी याद रखने की बात है कि भाषा का जो अपना बोधात्मक पक्ष है, वह स्वतः लय-सम्पन्न रहता है। मनुष्य की लयात्मक प्रवृत्ति उसको अधिकतर श्रुति-मधुर तथा प्रभविष्णुतापूर्ण बनाने की इच्छा से ताल के ढङ्ग पर पद-विन्यास करती है और उससे इच्छित स्वर-साधनकर छन्द की मुहर बैठा देती है। इस प्रकार छन्द एक स्वाभाविक प्रवृत्ति का कृतिम बन्धन है। यह कृत्रिमता स्वाभाविक लय के स्वरैक्य तथा समक्रपता की रक्षा के प्रयक्षस्वरूप होती है। भाषा की जो स्वाभा-विक लय-प्रवणता है, वह कभी-कभी छन्दों का बन्धन ढीला पाकर स्वतः गतिमय हो जाती है। जैसे—

कहीं पे स्वर्गीय कोई वाला समंत्र वीणा बजा रही है ; सरों की संगोत की सी कैसी सरीली गुंजार आ रही है ॥ हरेक स्वर में नवीनता है, हरेक पद में प्रवीनता है। निराली लय है औं लीनता है, अलाप अद्भुत मिला रही है॥

---श्रीधर पाठक

इस प्रकार एक दूसरा उदाहरण भी है, जहाँ भाषा की स्वाभा-विक छय-शक्ति छन्द में आबद्ध होकर उसकी छय के साथ-साथ गतियाँ उत्पन्न करती है—

वज नव तस्ति कदम्ब मकुट-मिन स्यामा आजु बनी ।
नल-सिल लों अंग-अंग माधुरी मोहे स्याम धनी ॥
यों राजति कबरी गृथित मा कनक-कंज-वदनी ।
चिकुर चिन्द्रकन बीच अधर विधु मानो प्रसित फनी ॥
सौभग रस सिर स्रवत पनारी प्रिय सीमंत ठनी ।
अ कुटि काम-कोद्राड नैन सर कज्जल रेख - अनी ॥
भाल तिलक ताटंक गंड पर नासा जलज मनी ।
दसन कुन्द सरसाधर पह्लव पीतम-मन-समनो ॥
हित हरिवंश प्रसंसित स्यामा कीरति विसद घनी ।
गावत स्रवनि छनत हस्लाकर विस्व-दुरति-द्वनी ॥

—हित हरिवंश

भारतीय साहित्य में पद्मबद्ध काव्य का मूल आदिकवि वाल्मीकि की उस करुणा-प्रेरित अभिव्यक्ति से माना जाता है, जो उन्होंने तमसा नदी के किनारे काम-प्रमत्त क्रोंच-दम्पति में से एक नर क्रोंच का वध व्याध द्वारा होते देख तथा वियुक्त क्रोंची के विदग्ध विलाप को सुनकर निकाली थी— "मा निषाद प्रतिष्ठां त्वमगमः शाश्वती समाः । यत्क्रोंच मिथुनादेकमबधीः काममोहितम् ॥"

यह कह चुकनेपर, इसका अर्थ मन ही मन विचारने के बाद ऋषि वाल्मीकि को बड़ी चिन्ता हुई और तब उन्होंने अपने समी-पस्थ शिष्य भरद्वाज से कहा—

> ॅ "पादबद्धोऽक्षरामस्तंत्रीलय समन्वितः । शोकार्त्तं स्य प्रवृत्तो में श्लोको भवतुन्यान्यथा ॥"

देखो, यह ऋोक मैंने शोकार्त्त हो उच्चरित किया है। इसमें चार पाद हैं, प्रत्येक पाद में समान अक्षर हैं और यह बीणा पर भी गाया जा सकता है। अतः यह मेरा यशोरूप हो।

अनुष्टुप् छन्द में प्रतिष्ठित यह वाणी वीणा पर भी गेय है। इससे यह सिद्ध होता है कि वीणा की लय छन्द-विधान से पहले ही निश्चित हो चुकी थी । सारी रामायण ही लय और लय-कुश ने वीणा पर गाई है। किव की वाणी ने स्वयं अपना लक्षण साधारण रूप से बता दिया है और 'तन्त्री-लय-समन्वित' कर श्लोक की रागात्मक विभूति बढ़ा दी है। छन्द-शास्त्र के अनुसार श्लोक अनुष्टुप् के चारों चरणों में पाँचवां वर्ण लघु तथा छठा दीर्घ होता है। समपदों में सातवाँ भी लघु रहता है। अन्य वर्णों के लिए अपवाद रखकर इसमें विशेष

<sup>9.</sup> अंग्रेजी में लीरिक कविता (Lyrics) का छन्द-विधान Lyre (बीणा) शब्द से ही प्रतिपादित होता है, जिससे प्रणाणित हो जाता है कि उक्त दक्ष की रचना वीणा का स्वर निश्चित हो जाने के बाद ही हुई। हिन्दी में ऐसी कविताएँ मुक्तक कही जाती हैं। रस-पद्धित के अनुसार नामकरण बहुत उपयुक्त है, किन्तु लय की दृष्टि से अंग्रेजी लीरिक कविता की तरह इन्हें वैणिक कहना भी अनुपयुक्त न माना जायगा।

नियम-विधान नहीं किया गया है। गोस्वामी तुलसीदास ने भी वन्दना के रूप में इस श्लोक अनुष्टुप् का उपयोग किया है— "वर्णानामर्थ संघानां रसानां छन्दसामि।" मंगलानां च कर्त्तारी वन्दे वाणीविनायकौ॥"

छन्दों का विधान दो पद्धितयों के अनुसार किया गया है, एक वर्णिक दूसरा मात्रिक । वर्णिक छन्द में वर्णों का, छघु-गुरु के अनुसार कम और संख्या, आदि से अन्त तक, समरूप है। मात्रिक छन्द में केवल मात्राओं की संख्या, यित-नियम के साथ, निश्चित रहती है, अक्षर न्यूनाधिक हों तो हानि नहीं। इसमें एक-एक निश्चित स्थान पर छय की गित मुड़ती है, किन्तु वर्णिक का प्रत्येक चरण, आदि से अन्त तक, स्वरेक्य होकर चलता है। यित और गण के नियमों से छन्दों में लय की तरंगों का तारतम्य रखा जाता है। ये नियम मनुष्य की श्वास-प्रश्वास की स्वाभाविक प्रक्रिया को ध्यान में रखकर बनाए गए हैं। ऐसे लम्बे पद या चरण नहीं खींचे जाते, जिनसे श्वास-किया की सुगमता में कोई वाधा हो और पद का कम भी अनायास भद्ध हो जाय। इसी दृष्टि से वर्णिक में २६ तथा मात्रिक में ३२ से अधिक वर्णों या मात्राओं के छन्द दण्डक कहलाते हैं। दण्डक का तात्पर्य श्वास-किया को दण्ड देने या आधात पहुंचाने से ही है।

वर्णिक छन्दों में द्रुतविलंबित, शार्यू लिविकीड़ित, मंदाकांता, वंशस्य आदि, तथा मात्रिक में हरिगीतिका, सार, वीर, सरसी आदि ज्यादा उपयोग में लाए जाते हैं। अब कुछ उदाहरण के लिए लय के अनुरूप छन्दों की सूक्ष्म परीक्षा कर देखना चाहिए— भावों भरा ग्रुरिक्का स्वर मुग्धकारी, आदौ हुआ मरुत साथ दिगन्तव्यापी। पीछे पड़ा भ्रवण में बहु भावकों के, पीयूष के प्रमुदवर्द्धक विन्दुओं सा।

-हरिओध

यह वसंतितलका छन्द है और गण-विचार से 'त भ ज ग ग' का समन्वय माना जाता है। ध्वनि-विश्लेषण करने पर लघु-गुरु के अनुसार इसकी लय-तरंग इस प्रकार चलती है—

551-511-151-151-5-5

विशेष स्पष्टीकरण के लिए वर्णी के साथ गुरु-लघु का तारतम्य इस प्रकार देखा जा सकता है---

भावों भरा मुरलिका स्वर मुग्धकारी।

SS IS IIIS II SISS
आदी हुआ मस्त साथ दिगन्त न्यापी।

SS IS III SI ISI SS

इस प्रकार लय की तरंग एक निश्चित नियम के अनुसार एक-रूप होकर चलती है और ध्वनि के पारस्परिक सोमञ्जस्य के कारण जो लय निस्सृत होती है, उसका नाम वसन्ततिलका रखा गया है।

> स्खा जाता कमलमुख था होंठ नीला हुआ था। दोनों आंखें विपुल जल में डूबती जा रही थीं॥ शङ्काएँ थीं विकल करती काँपता था कलेजा। खिन्ना दीना परम मलिना उन्मना राधिका थी॥

—हरिओध यह मन्दाकान्ता नाम का वर्णिक छन्द है और गण-विचार से "म भ न त त ग गं' का समन्वय है। इसका ध्वनि-विश्लेषण इस प्रकार है—

ऽऽऽ─ऽ।।─।।।─ऽऽ।─ऽऽ।─ऽऽ

ध्वित-सामञ्जस्य के साथ पद-योजना इस प्रकार की जाती है—
सूखा जाता कमलमुख था होंड नीला हुआ था।

ऽऽ ऽऽ ।।। ।। ऽ ऽ। ऽऽ ।ऽ ऽ
दोनों आंखें बिपुल जल में ह्ववती जा रही थीं।
ऽऽ ऽऽ ।।। ।। ऽ ऽ।ऽ ऽ ।ऽ ऽ

एक और वृत्त का उदाहरण ले लीजिए─

विमुग्धकारी मधु मंजु मास था वष्ठन्धरा थी कमनीयतामयी विचित्रता साथ विराजिता रही वसन्त वासन्तिकता वनान्त में नवीनभूता वन की विभूति में विनोदिता बेलि विहंग वृन्द में अपूर्वता व्यापित थी वसन्त की

निकुञ्ज में कृजित कुञ्ज-पुञ्ज में ——हरिओध यह वंशस्थ नाम का वर्णिक छन्द है। गण-विचार से यह 'ज त ज र' का समन्वय है। इसका ध्वनि-विश्लेषण इस प्रकार किया जाता है—

|ऽ।--ऽऽ|--।ऽ।--ऽ।ऽ
लघु-गुरु के अनुसार पदावली के वर्ण इस प्रकार खपते हैं--विमुग्धकारी मधु मंजु मास था।
।।ऽ ऽऽ ।। ऽ। ऽ। ऽ

## वसन्धरा थी कमनीयता मगी।

उपर्युक्त उदाहरणों से यह स्पष्ट हो गया है कि वर्णवृत्त लय की एक निश्चित प्रणाली पर बँधे हुए चलते हैं। एक पंक्ति के साथ दूसरी पंक्ति का लयात्मक सम्बन्ध रहता लय का विवेचन है। नदी के वक्षःस्थल पर हवा के झोंके से जो कभी हल्की तरंगें और कभी उत्ताल तरंगें उठती हैं, वे एक-दूसरे से अपनी समानता रखती हैं। यदि तरंगों में किसी प्रकार की एकता न रहे, तो वे न तो अपनी सत्ता प्रकट कर सकती और न मनोसुग्धकर बन सकती हैं। पद-थोजनाएँ भी छघु-गुरु के अनुसार अगणित रूप से की जा सकती हैं और उनके अनेक नामकरण किये जा सकते हैं, किन्तु छन्द-शास्त्र में कुछ सर्वमान्य निश्चित योजनाएँ ही रखी गयी हैं। लयात्मक वृत्ति के आधार पर पद-विधान का भविष्य खुला हुआ है । कृतविद्य कवि, जिन्हें मनुष्य की उन वृत्तियों की पहचान है, जो आकर्षण के तत्त्व पर केन्द्रित होती हैं, किसी प्रकार की प्रणाली को निश्चित कर वर्णिक छन्द की प्रतिष्ठा कर सकते हैं।

मात्रिक छन्द का विधान भी मूल-रूप से लघु-गुरु वर्ण या मात्रा के उपर निर्भर करता है, परन्तु वर्णिक की तरह इसमें एक पंक्ति के साथ दूसरी पंक्ति का क्रमागत लयात्मक सम्बन्ध नहीं रहता। इसमें भी ध्वनि की लय-विन्यास मात्राएँ निश्चित रहती हैं, किन्तु एक-एक ध्वनि-समूह को वाह्य खण्ड मानकर लघु या गुरु मात्रा को अनिवार्य कर अत्येक पंक्ति की लयात्मक समानता प्रतिभासित कराई जाती है।

प्रत्येक चरण में निश्चित स्थल पर, निश्चित मात्रा, लघु या गुरु, रखी जाती है। ऐसे दो निश्चित स्थलों के मध्य की ध्वनि का व्यतिक्रम इसमें उल्लेखनीय नहीं माना जाता। निश्चित क्रम के अनुसार पद में लघु-गुरु का सिन्नवेश स्वतः एक ऐसा लयात्मक स्वर उत्पन्न कर देता है, जो अपने आवरण में कुछ ध्वनियों की अनियमितता को छिपा लेता है।

क्षत्राणियों के अर्थ भी सब से बडा गौरव यही— सज्जित करें पित-पुत्र को रण के लिये जो आप ही। जो वीर पित के कीर्त्तिपथ में विझ-वाधा डाळती— होकर सती भी वह कहाँ कर्तन्य अपना पाळती।

—मैथिलीशरण गुप्त

यह मात्रिक छन्द हरिगीतिका है। इसमें कुछ अट्टाईस मात्राएँ होती हैं, किन्तु सोछह और बारह मात्राओं पर विराम पड़ते हैं। प्रत्येक चरण में छय के सक्चरण के छिए पाँचवीं, बारहवीं, डन्नीसवीं तथा छन्वीसवीं मात्राएँ छघु रहती हैं। अन्तिम दो मात्राओं में पहछी छघु और दूसरी दीर्घ होती हैं। इस प्रकार इस छन्द का छयात्मक रूप ऐसा होता है—

क्षत्रा णि यों के अर्थ भी सब, से बड़ा गौरव यही। सज्जित करें पति पुत्र को रण, के लिये जो आप ही जो वीर पति के कीर्त्ति - प्रश्न में, विल्लावाधा डाल ती होकर सती भी वह कहाँ क, र्त्त व्य अपना पाल ती

ऊपर के विश्लेषण से यह प्रकट है कि अट्टाईस मात्राएँ होने से ही हरिगीतिका छन्द का सारा काम नहीं चल जाता, प्रत्युत् निश्चित स्थान पर लघु-दीर्घ तथा विराम के अवस्थान अनिवार्य हैं। मात्रिक छंद में केवल मात्राओं की संख्या ही निश्चित कर देना काफी नहीं है, लय-विधान के लिये उसमें स्वर के कुछ नियमों का पालन भी आवश्यक है। इसको अधिकतर स्पष्ट करने के विचार से अड़ाईस मात्राओं का ही एक दूसरा मात्रिक सार छन्द देखिये—

काँटों के पथ में भी कैसा है आलोक निराला, जिससे क्लेश न पाता है वह दौड़ लगानेवाला, है कोई जो जरा दयाकर सुभको यह बतला दे, कैसे अमर बनाता उसको विष का तीखा प्याला। क्या देखा उसने जो जग की ममता को विसराया, निकल पड़ा रह की लपटों में तजकर शीतल छाया। जग की मोहकता ने उसको चाहा खूब रिमाना, रोक न सके मिले सब जाकर अपना और पराया।

—'कैरव'

सार छंद में भी हरिगीतिका की तरह अड़ाईस मात्राएँ होती हैं और उसी प्रकार सोछह और बारह मात्राओं पर विराम होते हैं, किन्तु चरण के अन्त में दो दीर्घ वर्णों के अतिरिक्त हरिगीतिका जैसा मध्यवत्ती छग्नत्व के निश्चित नियम नहीं हैं। यह नियम छय पर कितना आधिपत्य रखते हैं, यह बात दोनों छन्दों को मिछाकर पढ़ने या सुनने से स्पष्ट हो जाती है। हरिगीतिका में अड़ाईस मात्राओं के आदि-अन्त दो विन्दुओं के बीच कई छया-त्मक तरङ्गें उठती हैं, जो स्वर की मध्य-रेखा के उपर-नीचे जाकर छचक उत्पन्न करती हैं, परन्तु सार छन्द में स्वर की मध्य-रेखा छगभग एक तरह से ही विराम पर कुछ रकती हुई चछी जाती है। अन्तिम विराम के स्थान पर दो दीर्घ वर्णों के उच्चारण से, श्वास-सम्पत्ति का, जो मध्यवत्तीं क्षणिक विराम से थोड़ी शक्ति सिद्धित कर छेती है, हास हो जाता है। छय-विज्ञान की यही विशेषता समान मात्राओं के छन्दों में भी भिन्न स्वर उत्पन्न कर देती हैं। अब एक तीसरा मात्रिक वीर छन्द का उदाहरण छीजिए—

कभी लोभ-सी लम्बी होकर कभी तृष्ति-सी होकर पीन, क्या संद्वित की अचिर-भूति हुम सजनि नापती हो स्थिति हीन। श्रमित, तृषित अवलोक पथिक को रहती हो यों दीन-मलीन, ऐ विटपी की ज्याकुल प्रेयसि विश्व-वेदना में तल्लीन।

गाओ-गाओ विहग-बालिके तस्वर से मिल मंगल-गान मैं छाया में बैठ तुम्हारे कोमल स्वर में कर लूँ स्नान। हाँ, सिंख आओ, बाँह खोल हम लगकर गले जुड़ावें प्राण फिर तुम तम में मैं प्रियतम में हो जावें दुत अन्तर्धान।

—सुमित्रानन्दन पन्त

यह इकत्तीस मात्राओं का बीर छन्द है। इसमें आठ-आठ तथा पन्द्रह मात्राओं पर विराम और अन्त में गुरु तथा छघु मात्राएँ होती हैं। इसमें भी स्वर की मध्य-रेखा छय की दो-तीन तरङ्गें उपर-नीचे देती हुई, अन्तिम विराम पर उच्छ्वसित हो उठती है। ढोल की गम्भीर चोट पर फड़कता हुआ अल्हैतों का यह गीत कितना बीर और दर्पपूर्ण है—

बारह बरिस के कूकर जीएँ और तेरह के जिएँ सियार। बरिस अठारह छत्री जीएँ, आगे जीवन के धिकार॥ वर्णिक तथा मान्निक के अतिरिक्त एक प्रकार का और छन्द है, जिसे पूर्वापर विरोध के रूप में मुक्त छन्द कहा जाता है। यह एक पद्य-हीन व्यवस्था है। एक क्रान्तिकारी योजना के रूप में हिन्दी में यह प्रविष्ट कराया गया है। ग्रुरू-ग्रुरू हिन्दी में जयशङ्कर प्रसाद

मुक्त छन्द का अब निराला इसके मुख्य पुरोहित माने जाते हैं। अमेरिकन यह पश्चिमी बीज का पूर्वी अङ्कुर है। अमेरिकन

कवि वाल्ट व्हिटमैन (Walt Whitman) ने छन्द-बद्धता की प्रतिक्रिया से छन्द-हीन कविता का श्रीगणेश अंग्रेजी में किया और अपनी आरिम्भक कविताओं का एक संग्रह 'घास की पत्तियाँ' (leaves of grass) के नाम से प्रकाशित कराया। 'घास की पत्तियाँ' जैसे सब बराबर नहीं होतीं, कोई बड़ी और कोई छोटी, बेसे ही ऐसी कविताओं की पङ्क्तियाँ सब समान नहीं होतीं, कोई बड़ी और कोई छोटी होती हैं। इस संग्रह के प्रकाशन के बाद भी उनकी काव्य-रचना अपने ढङ्ग पर चलती रही। स्वेजन्तहर खुल जाने पर उन्होंने 'भारत का पथ'' शीर्षक एक लम्बी

Passage to India !

Struggles of many a captain, tales of many a sailor dead,

Over my mood stealing and spreading they come. Like clouds and cloudlets in the unreacted sky.

\* \* \* \*

O we can wait no longer,

We too take ship, O soul.

Joyous we too launch out on trackless seas,

Fearless for unknown shores on waves of ecstasy to sail.

<sup>9.</sup> Passage to India एक लम्बी रचना है। उदाहरण के लिये उसकी कुछ पष्ट्तियाँ उद्भृत कर दी जाती हैं—

पद्यहीन कविता रची। अंग्रेजी-साहित्य के सम्पर्क से इस स्वच्छन्दता की हवा बंगला को लगी और फिर उसकी पड़ोसिन हिन्दी भी प्रभावित हुई।

जीवन में प्रतिक्षण क्रान्ति होती रहती है। काव्य का क्षेत्र भी इससे भिन्न नहीं। मनुष्य में साधारणतः दो तरह की प्रवृत्तियाँ पाई जाती हैं। कुछ छोग भले-बरे से निरपेक्ष छन्द-विधान में रहकर प्राचीनतावादी होते हैं और किसी भी क्रान्ति की प्रकार के परिवर्त्तन का विरोध करते हैं: क्योंकि सापेच्यता उनकी समझ से परिवर्त्तन अतीत का अपमान है। दूसरे ढङ्ग के लोग नवीनता के नाम पर विवेक-शून्य होकर सर्वभाही बनते हैं। इनकी समझ में नवीनता ही जीवन है। इन दोनों से भिन्न एक तीसरी प्रवृत्ति के छोग भी हैं, जो हिताहित के विचार से ही प्राचीनता तथा मबीनता का स्वागत करते हैं। हमारे जीवन में कुछ क्रान्तियाँ ऐसी होती हैं, जो धीरे-धीरे परिवर्त्तन करती जाती हैं और हम उनका तीत्र विरोध नहीं करते, कुछ कर भी नहीं सकते। इच्छा या अनिच्छा से अपने सामने वैसा ही वातावरण देखकर उसमें प्रवाहित हो जाते हैं। वैज्ञानिक सभ्यता ने हमारे रहन-सहन, वेश-भूषा, खान-पान-यहाँ तक कि कुछ अंशों में भाव-विचार की वाह्य-अभिव्यक्ति में भी इतनी क्रान्ति कर

Passage to more than India.

Are they wings pluned indeed for such far fights?

O Soul, voyagest thou indeed or voyages like those?

Disportest thou on waters such as those

Soundest below the Sanskrit and the Vedas

Then have thy bent unleash'd

दी है कि परम्परागत प्राचीन मानव के साथ जब हम अपने आधुनिक जीवन की तुलना करते हैं, तब अन्तर स्पष्ट हो जाता है। परस्परा या परिपाटी को अधिक दिनों तक यथासम्भव एकरस चलाने के लिए यह आवश्यक है कि उसके नियमों का विधान कर उस.पर धार्मिकता का आवरण चढा दिया जाय<sup>9</sup>। धर्म की स्थिति सद्य पर है, और सद्य चिरन्तन है ; अतः धार्मिकता जिस परम्परा या नियम के साथ लिपटेगी, उसे अपनी छन्द-विधान में शक्ति से बहुत दूर तक वह खींचती चली जायगी। धार्सिकता पिङ्गल ने छन्द-शास्त्र का विधान किया और उस पर धर्म की महर लगाकर कवि-समाज के सामने रख दिया। जिस वस्तु में कुछ तथ्य रहता है, उसी को धर्म अपनी शक्ति के साथ खींचकर बढ़ा सकता है, किन्तु, तथ्यहीन वस्तु को धर्म रूढ़ि बनाकर भले ही खींचता चला जाय. उसमें जीवन की प्राञ्जलता नहीं झलकेगी। छन्द, जहाँ तक छय-तत्त्व का सम्बन्ध है, वहाँ तक रूढ़िप्रस्त नहीं माना जा सकता। वह जीवन की चिरन्तन उद्भावना है। क्रान्ति वही सफल होती है और समझी जाती है जो जीर्ण रूढ़ि के स्थान में नवीन जीवन अनुप्राणित करने में समर्थ हो। मनुष्य की कृति में परिवर्त्तन करना सम्भव है और समयानुसार उसमें संशोधन, परिवर्द्धन या परिवर्त्तन करना भी

Sir S. Radhakrishnan: The Hindu View of Life, P. 18.

It is essential to every religion that its heritage should be treated as sacred. A society which puts a halo of sanctity round its tradition gains an inestimable advantage of power and permanance. The Vadic tradition became surrounded with sanctity and so helped to transmit culture and ensure the continuity of civilisation.

आवश्यक हो जाता है, किन्तु इसी अभ्यास के अनुसार यदि प्रकृति के क्षेत्र में भी क्रान्ति का शङ्क फूँका जाय तो, प्रकृति की विभूति को भस्म करने की क्षमता के अभाव में, मानव-प्रयत्न ही नष्ट हो जायगा। जीवन में जो तत्त्व प्राकृतिक है, उसे कोई कांतिकारी आन्दोलन हिला नहीं सकता, लेकिन जो बाह्य और प्रक्षिप्त है, उसमें कांति सफल हो सकती है। इसी दृष्टिकोण से मुक्त छन्द और लय हम मुक्त छन्द की समीक्षा आवश्यक मानते हैं। छन्द से लय की स्वाभाविकता को हम हटा नहीं सकते ; क्योंकि छन्द में प्राण-प्रतिष्टा करनेवाला यही तत्त्व है। <mark>वँधी हुई योजना को तो</mark>ड़कर, छय के अवस्थान को विस्तृत तथा संकुचितकर, नया विधान बनाया जा सकता है, निश्चित प्रणाली के रूप में लय के आधार पर नये-नये छन्द बनाये जा सकते हैं, लेकिन छन्द के मूल तत्त्व—लय—के वहिष्कार से स्वयं प्रकृति— मानव प्रकृति-विद्रोह कर उठेगी ! मुक्त छन्द की पंक्ति में मात्रा या वर्ण का न्यूनाधिक्य कोई खास बात नहीं है। पर उसके उचारण या अभिव्यक्ति की कोई ऐसी मर्यादा अवश्य रहनी चाहिए, जो जन-साधारण, कम-से-कम संस्कृत रुचिवाले को भी, रमा सके। <mark>केवल अनोखा या विस्मयकारक पदार्थ हृदय को प्रलुब्ध नहीं</mark> कर सकता। इससे उस वस्तु का महत्त्व भी बढ़ता नहीं। जब हमारा विस्मय या जिज्ञासा दूर हो जाती है, तब हमारे छिए उसमें कोई आकर्षण शेष नहीं रह जाता। गाँव में ऊँट आया ऊँट ! चलकर देखा, उसके डील-डौल, उसकी वृत्तियाँ, बस इसके साथ ही उस अद्भुत् जीव का सारा अनोखापन जाता रहा। जीवन की इसी प्रवृत्ति के परितोष से काव्य का काम नहीं चल सकता।

उसे कुछ ऐसी वस्तु चाहिए, जो रमणीय हो, जिसमें चेतनता प्रवा-हित हो सके और जो प्रत्येक क्षण नवीनता का सन्देश सुना सके। कीर्त्ति-शेष आचार्य रामचन्द्र शुक्त के अनुसार 'पद्य-व्यवस्था से मुक्त काव्य-रचना वास्तव में पाश्चात्य ढङ्ग के गीति-काव्यों के अनुकरण का परिणाम है। हमारे यहाँ के संगीत मुक्त छन्द का में बँधी हुई राग-रागिनियाँ हैं, पर योरोप में विवेचन सङ्गीत के बड़े-बड़े उस्ताद अपनी अलग-अलग नाद-योजना या स्वरमैत्री चलाया करते हैं। उस ढङ्ग का अनुकरण पहले बंगला में हुआ , वहाँ की देखा-देखी हिन्दी में भी चलाया गया । मुक्त छन्द, भिन्न तुकांत या अतुकांत कविताओं की रचना प्रत्येक किव ने अपने ढङ्ग से की है। एक की रचना के साथ दूसरे की समानता नहीं है। इसका कारण यही है कि किसी निश्चित विधान के अभाव में प्रत्येक कवि ने अपनी इच्छा के अनुकूठ रचना-विधान माना है। मुक्त छन्द के स्वच्छन्द उन्नायक निराला के अनुसार 'जहाँ मुक्ति रहती है, वहाँ बन्धन नहीं रहते; न मनुष्यों में, न कविता में। मुक्ति का अर्थ ही है बन्धनों से छुटकारा पाना। यदि किसी प्रकार का शृङ्खलाबद्ध नियम कविता में मिलता गया, तो वह कविता उस शृङ्खला से जकड़ी हुई ही होती है, अतएव उसे हम मुक्ति के लक्षणों में नहीं ला सकते, न उस काव्य की मुक्त काव्य कह सकते हैं ।' किन्तु ; यह तो कहने की बात है । वस्तुतः मनुष्य की कोई भी रचना शृङ्खला से खाली नहीं होती। अपने भाव, विचार, किया—सब में एक तारतम्य है, सामंजस्य है। एक

१. शुक्र-हिन्दी-साहित्य का इतिहास-पृष्ठ ७७४।

२. निराला—परिमल, भूमिका, पृष्ठ ३१।

च्यक्ति के साथ दूसरे का सामंजस्य स्पष्ट रूप में भले ही दिखलाया न जा सके, पर व्यक्तिगत ढङ्ग से प्रत्येक का कर्म शृङ्खलावद्ध ही होता है। विराद प्रकृति के भी निश्चित नियम हैं, फिर क्षुद्र मनुष्य उससे पृथक केंसे हो सकता है! अपनी भावना की अभिव्यक्ति के लिए यदि किसी नियम या शृङ्खला का आश्रय न लिया जाय, तो वर्ण, पद या वाक्य के द्वारा हम अपने को व्यक्त ही नहीं कर सकते, और यदि करें भी तो दूसरों के निकट उस विशृंखल अभिव्यक्ति का अर्थ ही क्या होगा। नियम ही अर्थ है। कविता के लिए तो प्रकृत अर्थ के अतिरिक्त स्वर और लय का विशेष अर्थ भी आवश्यक है। निराला भी सामंजस्य की आवश्यकता को मानते हुए कहते हैं कि 'जिस तरह वेदों के बाद मुक्त भाषा व्याकरण से बँधती गई और अनेकानेक रूपों से, वेदों से भावजन्य सामंजस्य रखती गई है, उसी प्रकार सङ्गीत संस्कृत में आकर, छन्द-ताल-वाद्य आदि में बँध गया हैं और इस तरह सङ्गीत के अर्थ से समवेत सभ्यजनों के पवित्र आनन्द का साधक हो गया हैं।

कृतिमता तथा परम्परा के बन्धन के नाम पर, छन्द के त्याग की बात चलती है। जिनमें प्राकृतिकता न हो, यदि ऐसी सभी वस्तुओं के विहक्तार का आन्दोलन चल निकले, तो कुछ नम्रताबादियों के अतिरिक्त; कृत्रिम परिधान के नाम पर बस्ताभूषण का संहार करनेवाले कितने शुद्ध प्रकृतिस्थ मिलेंगे, यह कल्पना की बात है। इस कृत्रिमता का सम्बन्ध अब सभ्यता के नाम पर मनुष्य की स्वाभाविक मनोवृत्ति के साथ हो गया है। सतत नियम-भङ्ग के लिये भी किसी

निराला—गीतिकाः भूमिका, पृष्ठ २ ।

नियम-विधान की आवश्यकता पड़ जाती है। मुक्त छन्द को यदि निर्वध छोड़ दिया जाय, तो वह काव्य के प्रयोजन का नहीं रह सकेगा; क्योंकि किसी निश्चित प्रणाछी के अभाव में प्रत्येक कि अपनी-अपनी रुचि के अनुसार ही उसकी रूप-रेखा बनावेगा। उसका ऐसा कोई सर्वमान्य या बहुमान्य रूप नहीं रह जायगा, जो उसे काव्य के द्वार तक पहुँचा सके। काव्य का परिधान सर्वमान्यत्व से रँगा होना चाहिए। गद्य छन्द-व्यवस्था से मुक्त है, किन्तु सभी प्रकार की व्यवस्थाओं से वह मुक्त विधान है, पर निबन्धत्व के बिना भी उसकी कोई रूप-

रेखा नहीं बन सकती। समीक्षा के लिए कुछ उदाहरण देखिए—

दिवावसान का समय

मेघमय आसमान से उतर रही है

वह सन्ध्या छन्दरी परी-सी

धीरे धीरे धीरे

तिमिरांचल में चञ्चलता का नहीं कहीं आभास,

मधुर-मधुर हैं दोनों उसके अधर—

किन्तु, जरा गम्भीर नहीं है उनमें हास-विलास,
हँसता है तो केवल तारा एक,
गुंथा हुआ उन घुंघराले काले बालों से,
हृदय-राज की रानी का वह करता है अभिषेक।

--- निराला

इसमें सन्ध्या का वर्णन एक नारी के रूप में किया गया है, परन्तु हमें यहाँ वर्णन की समीक्षा न कर वर्णन करने की प्रणाली

की समीक्षा ही अभिष्ट है। इसमें न वर्णवृत्त है और न मात्रा-बन्धन, है केवल दोनों प्रणालियों का मूलोच्लेद!

इस प्रकार का एक और उदाहरण हैं—

स्रोती थी जाने कहाँ कैसे प्रिय आगमन वह नायक ने चूमे कपोल, डोल उठी बहुरी की लड़ी जैसे हिंडोल. इस पर भी जागी नहीं, चूक क्षमा माँगी नहीं, निदालस बंकिम विशाल नेत्र मुँदे रही, अथवा सतवाली थी यौवन की सदिरा पिये कौन कहे? निर्दय उस नायक ने निपट निद्वराई की कि भोंकों की भहियों से <del>धन्दर एकुमार देह लारी सकस्रोर डाली.</del> मसल दिये गोरे कपोल गोल चौंक पड़ी युवती---चित्रत चित्रवन निज चारों ओर फेर हेर प्यारे को सेज पास नम्रमुखी हँसी---खिली खेल रङ्ग प्यारे सङ्ग ।

## —निराला

ऐसी पद्य-व्यवस्था-हीन कविताओं में छन्द-बन्धन के त्याग का साहस तो है, किन्तु रीतिकाल की परम्परागत प्रवृत्ति से पुष्ट विभावत्व ज्यों-के-त्यों हैं। कवि का यह दावा है कि ऐसी पद्यहीन

रचना में भी लयात्मक सम्बन्ध रहता है और रखा जा सकता है। प्रायः दश-बारह वर्ष हुए, काशी में कवि के मुख से गाया जाकर मुझे इसे सुनने का सीभाग्य भी प्राप्त हुआ था। सक्त छन्द की उस समय की धारणा अब ताजी नहीं है, लयातमक प्रवृत्ति परन्तु कवि की प्रतिसा में कोई संशय नहीं। तीन-चार पंक्तियों के खण्ड में भी विचारपूर्वक यदि स्वर-मैत्री रखी जाय, तो लयात्मक प्रवृत्ति की बहुत-कुछ रक्षा सम्भव हो सकती है, अन्यथा अभी जो कुछ है, वह कवि को परितोष मले ही दे, छेकिन समरूपता के अभाव में काव्य-जगत् में इसका व्यवस्थित प्रसार सन्दिग्ध ही बना रहेगा। ध्यान से विचार करने पर उपर्युक्त रचना में भी कहीं-कहीं छन्द्बद्धता का सौन्द्र्य देखा जा सकता है। जहाँ किव के हृद्य में भावना निगृद हो गई है, वहाँ स्वाभाविक रूप से मित्राक्षर आ गए हैं और एक छय उत्प<mark>न्न</mark> हो गई है। कहीं अनावश्यक स्वरपात देकर, रुक-रुक कर पढ़ना पड़ता है और कहीं एक ही साँस में पंक्ति पूरी हो जाती है। यदि पद-व्यवस्था के समय हिन्दी-उचारण की बैज्ञानिक विशेषता को ध्यान में रखकर खर का गति-भंग न होने दिया जाय, तो मुक्त छन्द की लोक-प्रियता बढ़ सकती है।

सुमित्रानन्दन पंत भी मुक्त छन्द के उन्नायकों में गिने जाते हैं।
राग या खर की गति को पहचानने का विवेक निराला से पंत में
पन्त का विचार

उयादा है। उनके अनुसार 'अन्य छन्दों की तरह
मुक्त छन्द भी हिन्दी में हस्व-दीर्घ मात्रिक-संगीत
की लय पर ही सफल हो सकता है। छन्द का राग भाषा के
राग पर निर्भर रहता है, दोनों में स्वरैक्य रहना चाहिए। जिस

प्रकार गवैया तानपूरा के स्वरों से कण्ठ-स्वर मिलाकर गाता और स्वतन्त्रतापूर्वक तान तथा आलाप लेने पर भी उसके कण्ठ का तम्बूरे के स्वरों के साथ सामंजस्य बना ही रहता तथा ऐक्य-भंग होते ही बंसुरा हो जाता, उसी प्रकार छन्द का राग भी भाषा के तारों पर झ्लता और जहाँ दोनों में मैत्री नहीं रहती, वहाँ छन्द अपना स्वर खो बैठता है । यदि लय के साथ इतनी सहदयता दिखाई जाय, तो बस्तुतः मुक्त छन्द से घवड़ाने की कोई बात नहीं, बल्कि इससे हिन्दी-कविता को एक नई और रमणीय भूमिका मिलेगी, जिस पर उसके नवजीवन का विकास उद्घासित हो सकेगा।

किसी पुस्तक को पढ़कर सुनाने की अपेक्षा हमें मौ खिक
भाषण ही अच्छा लगता है। इसका प्रधान कारण यह है कि पढ़
पाठक और श्रोता
के बीच स्वर का
व्यवधान
विकारण पाठक और श्रोता के वीच स्पष्ट

सम्बन्ध नहीं रहता। जब पाठक एक पाठक के रूप में नहीं, प्रत्युत् एक वक्ता के रूप में उपिखत होता है, तब उसकी वीणा का खामाविक खर श्रोता तक पहुँचता है और उससे श्रोता को विषय-बोध के अतिरिक्त खर का आनन्द भी मिलता है। यह बाणी के खर का ही माहात्म्य है कि बहुत से मनुष्य संस्कृत के श्रुति-मधुर श्रोकों को, विना उनका अर्थ समझे भी, गुनगुनाया

मुिमत्रानन्दन पन्त—पल्लव : भूमिका, पृष्ठ ४५-४६ ।

करते हैं। 'साद्यः प्रीतिकरो रागः'—राग से सहज ही प्रीति उत्पन्न होती है। यही उसकी विशेषता है।

योरोप साहित्यिक वाद-प्रवादों का अखाड़ा है। काव्य के जितने भी मनोवैज्ञानिक पहलू हो सकते हैं, सब को अलग-अलग खींचकर प्रवादी बना दिया गया है। इसी प्रकार छन्द-विधान में फ्रांस के एक साहित्यिक उत्थान का सम्वेदनावाद सम्वेदनावाद (Impressionism) है। फिलट (F.S. Flint) के मूर्त्तविधानवाद (Imaginism) के साथ प्रन्थि-बन्धनकर कर्मिग्ज (E. E. Cummings) ने कान्य को एक नई विलक्षण भूमिका दी है। सम्वेदनावाद का प्रयत्न काठ्य को लय के अधिकतर निकट लाना है, पर शब्द की नाद-शक्ति का अवलम्बन कर उससे बलात् अर्थ-व्यक्ति का काम लिया गया है। नादानुकृत शब्दों में जो ध्वनि है, उससे हृद्य में तद्नुकूछ सम्वेदना उत्पन्न होती है, यही उनकी काव्य-प्रणाछी का मूछ उसकी विशेषता माना जाता है। इस प्रणाली के अनुसार छन्द के चरण-विन्यास का कोई निश्चित क्रम नहीं रहता। एक अक्षर का भी एक पूरा चरण माना जाता है। अक्षर-विन्यास, पद-भंग, पद-लोप आदि इसकी विशेषताएँ हैं। पाठकों के लिए सब से कठिन प्रश्न दूरारूढ़ अर्थ-यात्रा है, अर्थाक्षेप है। भाववाचक संज्ञा तथा, यदि, किन्तु, परन्तु, और, फिर आदि अनेक अर्थ-व्यञ्जक उपसर्ग, अव्यय आदि का कोई महत्त्व नहीं रखा गया। समापिका किया तथा कृदन्त का मूल्य कुछ है। हिन्दी के पुराने अमृत-ध्वनि-छन्द् के साथ इसकी समानता केवल शब्द-विन्यास के रूप में, और वह भी बहुत थोड़ी, मानी जा सकती है।

विशेषण-विशेष्य के बीच विभक्तियों का समानाधिकरण अपश्र श-काल में कृदन्त विशेषणों से ऊपर जा चुका था, किन्तु प्राकृत की कान्य-प्रणाली में कृदन्त विशेषण को एक निश्चित स्थान प्राप्त था। सम्वेदना की प्रकांड विशेषता तो उसका चरम-विन्यास है। आधुनिक हिन्दी-कविता में भी अब इस विशेषता को बड़े सम्मान के साथ स्थान मिलने लगा है। कीर्त्ति-शेष आचार्य रामचन्द्र शुक्त ने सम्वेदनावाद की एक अंग्रेजी कविता को जो हिन्दी-रूपान्तर किया है, वह उदाहरण के लिए दिया जाता है । किसी भाषा की लाक्षणिकता तथा विलक्षणता दूसरी भाषा में ठीक-ठीक

9. Sunset.

Stinging

Gold swarms

Upon the spiros

Silver

Chants the litanies the great bells are ringing with rose the lewd fat bells

and a lull

wind

is dragging

the

sea

with

dream

—s.

२. चौनीसमें हिन्दी-साहित्य-सम्मेलन, इन्दौर (संवत् १९९२) की साहित्य-परिषद् के अध्यक्ष-पद से दिया गया आचार्य रामचन्द्र शुक्र का अभिभाषण—पृष्ठ ९८-१०२।

उतारी नहीं जा सकती। अधिक-से-अधिक एक भाषा का जो प्रभाव दूसरी पर पड़ सकता है, उसके अनुसार ही काम छिया जा सकता है। आवश्यक परिवर्त्तन के साथ इसका भारतीयकरण कर दिया गया है।

सूर्यास्त

सं—दंश स्वर्ण 'गुन' जाल

शिखर पर रजत

पाठ करता है बड़े-बड़े घण्टे बजते हैं गेरू से मोटे निठल्ले नगाड़े और एक उत्तुंग

पवन खींचता है सागर को स्वम से

समुद्र के किनारे सूर्यास्त का यह वर्णन है। समुद्र की खारी हवा काटती-सी है। इबते सूर्य की किरणें ऊँची उठी तरंग की सम्वेदनावाद की के फैठे हुए झुण्ड-सी छगती हैं। वह ऊपर उठी छहर देव-मन्दिर के मण्डप-सी जान पड़ती है, जिस के भीतर पाठ होता है, बड़े-बड़े घण्टे बजते हैं, गेरू-से पुते दरवाजे होते हैं, नगाड़े बजते हैं, बड़ी तोंदबाछे मोटे निठल्छे पुजारी बैठे

रहते हैं। हवा समुद्र के जल को वैसे ही खींचती-सी जान पड़ती है, जैसे मछ्या। सूर्यास्त हो जाता है। भिर अन्धकार होता है। लोग सो जाते हैं, स्वप्न देखते हैं। इस प्रकार द्राविड़ी प्राणायाम-जैसी अर्थ-यात्रा सम्वेदनावाद में कैसे की जाती है, इसका विवरण यह है कि 'सं' से सनसनाहट अर्थात् हवा चलने की और 'दंश' से चमड़ा फटने, पानी की ठंढक और मधुमक्खी के डङ्क मारने की सम्वेदना उत्पन्न की गई है। 'स्वर्ण' से सूर्य की किरणों और मधुमिक्खर्यों के पीले रङ्ग का आभास दिया गया है। 'गुन' से गुनगुनाहट और गुञ्जार का संकेत किया गया है जो 'दंश' के साथ मिलकर मधुमिक्खर्यों की भावना उत्पन्न करता है। 'जाल' ज्ञुण्ड का द्योतक है। 'पाठ' 'घण्टे' और 'नगाड़े' को मिलाकर मन्दिरों में होनेवाले शब्द तथा समुद्र के गर्जन और छींटों की कल-कल का आभास दिया गया है। छटके हुए 'घण्टे' की मूर्त्त भावना में छहरों के नीचे-ऊपर झूलने का भी संकेत है। 'गेरू' में सन्ध्या की छलाई झलकाई गई है। 'नगाड़े' में निकली हुई 'तोंद' का मी संकेत है। रचना के प्रथम खण्ड में 'सूर्य' और 'समुद्र' शब्द नहीं रखे गये हैं, किन्तु 'खर्ण' में तपे सोने के ताप और दमक की भावना रखकर सूर्य का, और 'रजत' शीतलता और खच्छता की भावना रखकर जल्ल-राशि या समुद्र का संकेत कर दिया गया हैं। इसमें 'स' के अनुप्रास से भी सहायता ली गई है। यह अनुप्रास पहले खण्ड में 'स' अक्षर से आरम्भ होनेवाले सूर्य और समुद्र शब्दों की ओर भी संकेत करता है।

सम्वेदनावाद का यह स्वरूप संकेतवाद या तथाकथित मूर्त विधानवाद के ऊपर टिका हुआ है। सम्वेदना में प्रतीति होती है, उसका कोई चिह्न इसमें नहीं, प्रत्युत् सादृश्य या उसके सूक्ष्म सूत्र को पकड़कर कल्पना कितनी दूर भिड़ाई जा सकती है, यह सम्वेदनावाद का प्रभाव बहुत ही कम पड़ा है, किन्तु पद-भङ्गी चरण-विन्यास ने वस्तुतः अपना चरण-प्रसार कर दिया है।

वाल्ट ह्विटमैन ने परम्परागत काव्य-पद्धित में क्रान्ति का जो सन्देश दिया, वह प्रोफेसर मैरिनिटी ( Prof. Marinetti ) के भिवच्यद्वाद की अपेक्षा बहुत कुछ सौम्य तथा सरछ कहा जा सकता है। इटली के प्रोफेसर ने काव्य-पद्धित का जो नया समप्रदाय भिवच्यद्वाद के नाम पर चळाया, उसमें छन्द का सम्पूर्णतः मूळोच्छेद ही कर दिया गया है। कोई रूप नहीं, कोई विधान नहीं। इस काव्य-समप्रदाय के सख्रालन के लिए उसके उद्देशों का एक लम्बा घोषणा-पत्र भी, नियमावली के साथ, प्रकाशित कराया गया है। मैरिनिटी का यह प्रयत्न रोमन (Italian) काव्य-प्रणाली की उस हृद्धिन प्रियता के प्रतिक्रिया-स्वरूप है जो एक बार यूरोपीय साहित्य में रोमांस (स्वच्छन्दता या वैचिच्यवाद ) के नाम पर उच्छवसित हो चुका है। यह प्रयत्न यान्त्रिक सभ्यता से प्रेरित हुआ कहा जाता है।

भविष्यद्वाद का आधार, मैरिनिटी के अनुसार, हमारी उस इन्द्रिय-गम्यता पर है, जो वैज्ञानिक सभ्यता से उत्पन्न है। जो

q. Futurist conciousness and manifesto (vers-libristes) Epitomised from the translation by Mr. Harold Munro. in Peotry and Drama.

टेलियाफ, टेलिफोन, यामोफोन, रेल, मोटर, हवाईजहाज, सिनेमा तथा बड़े-बड़े दैनिक पत्रों का व्यवहार करते हैं, वे नहीं जानते कि उनके मनोविज्ञान पर ये कितना प्रभाव भविष्यद्वाद का रखते हैं। साधारण आदमी भी इन यन्त्रों की आधार और सहायता से क्या-से-क्या कर डालता है। इनसे कारण हमारे चित्त में ये विकार उठते हैं-जीवन में शीव्रता, प्राचीन तथा ज्ञात के प्रति भय और नवीन तथा अज्ञात के प्रति प्रेम, शान्त <sup>®</sup> जीवन से घृणा, परोक्ष के भाव का विनाश तथा वैयक्तिकता की वृद्धि, मनुष्य की इच्छाओं तथा महत्त्वा-काँक्षाओं की अक्षम्यता, अनुभव तथा अप्राप्तव्य का सचा ज्ञान, स्त्री और पुरुष का समानाधिकार, प्रेम का दुर्भाव, व्यवसाय में वासना, कला तथा आदर्श का योग, आर्थिक चेतना, कूप-मंडूकता तथा दूरता का हास, विश्व-भाव की वृद्धि, वक्र तथा चक्र के प्रति घूणा, सरल तथा अन्त्यरेखा से प्रेम-विवरण की मन्द्र गति, प्रपश्चित विदलेषण तथा व्याख्या से भय, गति, संक्षेप, सार तथा आध्या-त्मिक किया में गम्भीर अन्तर्देष्टि का अनुराग। प्रोफेसर मैरिनिटी ने उदाहरण-स्वरूप बताया है, यदि आपका कोई घनिष्ट मित्र, जिसके पास वाणी की शक्ति है, किसी क्रान्ति, युद्ध, नौका-दुर्घटना, या भूकम्प में पड़कर जीवन-मरण की घड़ियाँ विता चुका हो और दौड़ता हुआ आपके पास आवे, तो वह अपने अनुभवों को व्यक्त करने तथा प्रभावशाली बनाने के लिए तत्काल वाक्य-विन्यास पर ध्यान नहीं देगा, न विशेषण तथा विरामों पर ही ध्यानदेगा। वह शैली की किसी रीति को भी नहीं मानेगा, ज्यों-त्यों कर्महीन तथा सम्मिलित सम्वेदनाओं से अपने मस्तिष्क की हिला देना चाहेगा, अपनी भावना के अनियमित तथा अनियंत्रित आवेग के कारण वह कुछ इने-गिने महत्त्वपूर्ण राब्दों का ही उपयोग करेगा। उसका प्रधान लक्ष्य यही रहेगा कि वह अपने सारे संघातों और विकारों को आप पर उतार दे।

मैरिनिटी का विचार है कि तथ्य की प्रधानता के लिए चुने हुए मुख्य-मुख्य शब्दों का व्यवहार, जिसमें अधिकांश नादानुकृत ही हों, कल्पना की एकसूत्रता रखे बिना किया जाय। शब्द नयेन्ये गढ़े जायँ। स्वर-व्यंजन की कतर-व्योंत आवश्यकतानुसार की जाय। गाणितिक चिह्नों का उपयोग भी, विषय की स्पष्टता के लिए, यथासम्भव किया जाय। इस प्रकार

भविष्यद्वाद की प्रकृति और उसका एक उदाहरण के लिए, यथासम्भव किया जाय। इस प्रकार मैरिनिटी का काव्य पागल के प्रलाप से बढ़कर कुछ न होगा, किन्तु उनकी समझ से आधुनिक काल के उपयुक्त ऐसा ही काव्य हो सकता है। वर्त्तमान स्थिति में भविष्यद्वाद की काव्य-पद्धति

चलाने का तात्पर्य वह इतना ही समझते हैं। उदाहरण के लिए हिन्दी के एक यशस्वी किव की रचना , यदि वे भविष्यद्वादी होते, तो ऐसी होती—

## १. अन्तर्दाह से---

अयि अमर शान्ति की जननि जलन ?
अक्षय तेरा श्ट्वार रहे
जीवनधन-स्मृति-सा अमिट,
निरन्तर तेरा-मेरा प्यार रहे।
ध्वकें रुपटें अन्तरतर में,
तेरे चरणों पर शीश ड्राके,

अमरता+शान्ति जननी जलन, श्रङ्गार अक्षय जीवनधन+स्मृतिः अमिटता प्यार में तुम निरन्तर धधक लपट अन्तर=चरण+शीश भुकना, अङ्गार+ तूफान उठना, उर प्रलय सृष्टि स्रोत स्क्रना, जल+जल=अनस्तित्व, आना चरण लिपटना=पाना विभृति।

मुझसे जहाँ तक सम्भव हो सका है और जहाँ तक भविष्यद्वादी घोषणा-पन्न के उद्देशों को समझ पाया, मैंने तथाकथित
प्द-व्यवस्था का एक निर्व्याज प्रयक्ष किया है।
इटैलियन भाषा की सांस्कृतिक अनिभ्ञता मेरी
कठिनाइयाँ बढ़ाती हैं सही, परन्तु यह अनुकरण एक ग्रुद्ध प्रयक्ष
के रूप में ही है। मूल किया से पूर्व परिचित रहने के कारण,
सम्भव है, पाठकों को इसमें कुछ कल्पनात्मक सूत्र भी लक्षित हो।
यदि किसी मौलिक वर्णन का पद-निर्देश भविष्यद्वादी पद्धति से
किया जाय, तो पाठकों को उसमें प्राहक कल्पना का आक्षेप यक्षतः
करना पड़ेगा। किसी भूकम्प-पीड़ित नगर का वर्णन भविष्यद्वादी
किता में कुछ ऐसा हो सकता है।

तुफान उठें अङ्गारों के उर-प्रलय-सृष्टि का स्रोत रुके। हाँ, खूब जला दे, रह न जाय अस्तित्व; और जब 'वे' आवें-चरणों पर दौड़ लिपट जानेवाली मेरी विभृति (ही) पावें।

भूकम्प, गङ्गङ्गह्रट, हड्हड्गह्रट=ध्वंस, प्रलय, चीत्कार, महानाश, महाक्रान्ति, महाभीषणता, स्त्री-पुरुष+वाल-वृद्ध, कम्पन, तूफान, ओला, आग, पानी, महल, अट्टालिका=ईट, पत्थर, खँडहर, सम्पत्ति विलास हास्य=हदन सर्वनाश।

ऐसा मालूम हो रहा है, जैसे मैं पाठकों के धैर्य के साथ खिलवाड़ कर रहा हूँ। किन्तु, विवशता यही है कि हिंदी-साहित्य में भी भविष्यद्वादी काव्य-प्रणाली का प्रवेश होने लगा है। गद्य में इस प्रणाली का अनुगमन यत्र-तत्र होता रहता है और वह प्रसंगानुसार बहुत-कुछ अर्थ-बोधक भी रहता है, किन्तु पद्य के नाम पर यह चेष्टा बड़ी शोचनीय है। ऐसी काव्य-प्रणाली, जो समस्त मानव-जीवन को आवेग और उद्देग में ही केन्द्रित कर चलनेवाली हो, कितनी निस्सार है, यह कहना ही व्यर्थ है। भिवष्यद्वादी कवि अपनी अनुभूति को अभिव्यक्त करने का जो उपाय सरल समझे हुए हैं, वह वक्र ही नहीं, प्रत्युत् चक्र है। कवि की विधायक करना का एकांत अभाव हो जाने के कारण जो इसकी अभिन्यक्ति के लक्ष्य को ह्रप देती है, गति देती है, पाठक या श्रोता की प्राहक कल्पना विमृद् हो जाती है। उसे कोई मार्ग स्पष्ट नहीं माळूम होता, जिस पर उसकी कल्पना अग्रसर हो सके। इसके विपरीत, उसकी कल्पना निश्चित संकेत न पाकर, 'यह हो सकता है, वह हो सकता है' के चक्र में पड़कर रुद्ध-गति हो जाती है। सरस्वती की मूर्ति के उद्देश्य से, पत्थर के दुकड़े के बद्छे संगमरमर या सोने के ही दुकड़े को सामने रखकर, वर्णन के सार रूप में, मैरिनिटी साहब चिल्लाकर 'वीणा', 'पुस्तक' और 'हंस' कहते रहें, किन्तु ऐसे पाठकों के चित्त पर, जिन्हें भारतीय संस्कृति से कुछ सम्बन्ध नहीं, कोई बिम्ब नहीं स्पष्ट हो सकेगा। उनकी प्राहक करपना भटकी ही रहेगी। किव का कौशल केवल द्रव्य या तथ्य के उपस्थित कर देने भर ही नहीं, प्रत्युत् उसको एक रूप, एक आकार देकर जीवन की गतियों से अनुप्राणित करना भी है। भविष्यद्वादी किव इस दृष्टि से बहुत पंगु हैं। वे काव्य-रचना के बहाने एक तमाशा खड़ा करने का ही हौसला रखते हैं।

उपर्युक्त प्रकार के छन्दों या काव्य-रूपों के जो विवेचन किए गए हैं, उनमें से वर्णिक तथा मात्रिक छन्दों में अंत्यानुप्रास का विवेचन भी आवश्यक समझ पड़ता है। लय पर शासन करने के लिए ही साधारणतः उसका व्यवहार किया जाता है। पद्य के चरणों के अंत्याक्षरों को तुकांत कहते हैं और इसी का नाम अंत्यानुप्रास भी है। इसके छः भेद हैं-सर्वात्य, समात्य विषमात्य, समात्य, विषमात्य, सम विषमात्य तथा भिन्न तुकांत। स्वर-मैत्री के विचार से चरणों के अन्तिम वर्णों की समरूपता रखी जाती है। तुकांत का प्रभाव भी कुछ ऐसा होता है कि वह चरण के मध्य की स्वर-भिन्नता को द्वाकर अन्त में स्वर को एक ताल पर बैठा देता है। हृदय की लयात्मक प्रकृत्ति से अंद्यानुप्रास या तुकांत का इतना सामंजस्य है कि पदोचारण के पहले ही विविक्षित पदांत की उसकी प्रकृति कल्पना से सम पर मस्तक ज्ञुक जाता है, ऐसा और महत्त्व नहीं कि पाठक या श्रोता थके मजदूर की तरह घर पहुँचकर सर का बोझा धम्म-से पटक देते हैं ! वर्णवृत्त छन्द

में प्रत्येक चरण की क्रमागत समरूपता के कारण भिन्न तुकांत कर्णकटु नहीं माछ्म पड़ता, किन्तु मात्रिक या अक्षर छन्द में तुकांत से पद्म की शोभा, लय और ताल से संयुक्त हो कर, बढ़ जाती है। हिन्दी के लिए मात्रिक तथा संस्कृत के लिए वर्णिक छंद भाषा की प्रकृति के अनुकूल होते हैं। छंद में तुकांत का जो महत्त्व है, वह एक सहृदय कवि के शब्दों में ही अच्छी तरह प्रतिपादित किया जा सकता है। 'तुक राग का हृदय है, जहाँ उसके प्राणों का स्पन्दन विशेष रूप से सुनाई पड़ता है। राग की समस्त छोटी-बड़ी नाडियाँ मानो अंत्यानुप्रास के नाड़ी-चक्र में केन्द्रित रहतीं हैं, जहाँ से नवीन बल तथा शुद्ध रक्त महणकर वे छन्द के शरीर में स्फूर्ति-सञ्चार करती रहती हैं। जो स्थान ताल में सम का है, वही स्थान छन्द में तुक का । यहाँ पर राग शब्दों की सरल-तरल ऋजु-कुंचित 'परनों' में घूम-फिरकर विराम ब्रहण करता, उसका शिर जैसे अपनी ही स्पष्टता में हिल उठता है। जिस प्रकार अपने आरोह-अवरोह में रागवादी, स्वर पर, बार-बार ठहरकर, अपना रूप विशेष व्यक्त करता है, उसी प्रकार वाणी का राग भी तुक की पुन-रावृत्ति से स्पष्ट तथा परिपुष्ट होकर लय-युक्त हो जाता है ।

पद्य में तो तुकान्त का प्राचुर्य है ही, गद्य में भी इसका प्रवेश प्रायः करा दिया जाता है। जो भाषा की तड़क- माज़िक छन्द तथा मड़क और चमक-दमक में अनुराग रखते हैं, वे युत्त-गन्धि गद्य खूब लिखते हैं, किन्तु है यह पद्य- जगत् की योजना और उसी में इसका व्यवहार समुचित है। भिन्न तुकान्त का व्यवहार भी पद्य में देखा-देखी खूब

सुमित्रानन्दन पन्त-"पल्लव" की भृमिका पृष्ठ ४०।

होने लगा है और वह भी सफलतापूर्वक। संस्कृत वृत्तों में लय की समरूपता कुछ ऐसी बँधी चलती है कि अन्तिम पद समरूप हो या न हो, चित्त को वर्ण-भिन्नता खटकने नहीं देती, पर मात्रिक छन्द में इस कौशल की थोड़ी सी कमी रही,तो भिन्न तुकान्त अप्रिय माल्म होने लगता है। हिन्दी-काव्य भी जब तुक और बन्धन के भीतर व्याक्कुल-सा होने लगा, तब उससे मुक्ति का उपक्रम किया जाने लगा। वस्तुतः यह व्याकुलता, जितनी उसके स्रष्टाओं में लक्षित हुई, उतनी उसके पाठक या श्रोता में नहीं। इस व्याकुलता की विराट व्यंजना हरिओंध के महा प्रवन्ध 'प्रिय-प्रवास' में हुई, और दूसरे ढङ्ग से बहुत काल के वाद, कुछ दूसरे कवियों ने भी इसका परि-चय अनोखे ढङ्ग से दिया। पाठकों के परम्परागत संस्कार पर, जो अन्त्यानुप्रास तथा नियमित छन्द पर टिका आ रहा था, जोर का झटका लगा। जिस वीणा पर हिन्दी-भारती गूंजती चली आ रही थी, जसको हटाकर दूसरे स्वर पर हृदय को बैठाना सहज काम न था। इसके लिए कुछ विशेष संस्कार अपेक्षित है। पर वह हुआ ; और इसलिये हुआ कि अंत्यानुप्रास ने चाहे भारती का दामन छोड़ दिया हो, पर लय के बिना उसकी गति ही सम्भव न थी।

गुरू-गुरू में जब हिन्दी में विविध विषयों का समावेश नहीं हो सका था, उसके दृष्टिकोण का विस्तार ज्यापक नहीं हुआ था, तब छन्द भी प्रायः वे ही काम में छाये जाते थे, जिनका प्रयोग पहले से ही हो रहा था। नवीन दृष्टिकोण ने नये छन्द तथा भाषा के सुष्टु रूप, काम में छाना गुरू किया। प्राचीन छन्दों में खड़ीबोली को समाविष्ट होने में अधिक कठिनता तो नहीं मालूम पड़ी, किन्तु कवियों को ही अपने उल्लास की अभिवयक्ति में नवीनता का अभाव खलने लगा। संस्कृत के बहुत पुराने वृत्त, जो हिन्दी में प्रचलित नहीं थे, जनता का विनोद करने लगे। सिद्धहस्त कवियों ने मात्रिक छन्दों के अतिरिक्त हिन्दी में संस्कृत वर्णवृत्त का भी व्यवहार किया। उर्दू के छन्दों का व्यवहार भी इधर-उधर होने लगा। मैथिलीशरण-ग्रप्त ने अपनी 'भारत-भारती' के उपसंहार में सोहनी के रूप में जो गजल लिखी है, वह विशुद्ध हिन्दी-भाषा में है और अपनी स्थिति में अनुपम है। 'हरिओंध' तथा 'दीन' ने उर्दू बहरों में बहुत ज्यादा रचनाएँ कीं और उनके प्रयोग-प्रताप से वे हिन्दी-पिंगल में बैठने की जगह भी पा गए, परन्तु अपने संस्कारों से पूरी मुक्ति उन्हें नहीं मिल सकी। कहीं-कहीं हस्व-दीर्घ के नियम का व्यतिक्रम बना ही रहा। नई पीढ़ी के कवियों ने जो रचनाएँ की हैं, उनमें छन्द के नियमों का यथातथ्य पालन कहीं नहीं हो सका है। एक ही शीर्षक में छन्दों के भेद बदल गए हैं। कहीं-कहीं तो ऐसा भी है कि एक ही पद्य में भिन्न-भिन्न छन्दों के प्रयोग हो गए हैं। इसका कारण यही है कि कवि की प्रतीति को जिस ओर अनुकूछ मार्ग मिला है, उसी ओर वह चल पड़ी है। जो भाव जैसे हों, उनके लिये छन्द भी वैसे ही उपयुक्त चुनने का विधान तो है, परन्तु विधान का पालन जहाँ कहीं कवि की स्वच्छन्दता में वाधक हुआ है, वहाँ कवि ने असमर्थतावश दूसरा ही मार्ग पकड़ा है । वस्तुतः छन्द-शास्त्र काव्य-रचना की सुगमता के लिए हैं, उस पर कोई प्रतिबन्ध डालने के लिए नहीं। महाकाव्य में भिन्न-भिन्न प्रकार के छन्दों के व्यवहार की जो

परिपाटी है वह किव के पांडित्य-प्रदर्शन के लिए नहीं, प्रत्युत् जीवन-व्यापी भिन्न-भिन्न भाव-विचार की अभिव्यक्ति को अनुकूल मार्ग देने के लिए ही। लय और छन्द के सारे तारतम्य पर विचार कर यदि उनका प्रयोग किया जाय तो उससे काव्य की आयु और शक्ति बढ़ती है और किव को अनुहूप कीर्ति प्राप्त होती है।

## आठवाँ अध्याय

## ग्राम-गीत का मर्म

किसी देश के काव्य का उद्भव साधारणतः वहाँ की दन्त-कथाओं या प्राम-गीतों से होता है। उनके उत्तरोक्तर कलात्मक

ग्राम-गीत का उद्भव और उसकी प्रकृति विकास में मानव-जीवन के महत्त्व की संहति तथा उसकी विविधता का आलोचन रहता है। सामाजिक जीवन और काव्य, दोनों, को मिला-कर देखने से यह पता चलता है कि समाज की

धारणाओं के मध्य में जीवन का प्रवाह किस दिशा में, कितनी दूर तक, जा सका है, परिस्थिति की परवशता के कारण जीवन किस सीमा तक पंगु बना है और कहाँ तक उसने परिस्थिति तथा समाज की रूढ़ियों पर विजय पाई है। प्राम-गीतों में मानव-जीवन के उन प्राथमिक चित्रों के दर्शन होते हैं, जिनमें मनुष्य साधारणतः अपनी छालसा, वासना, प्रेम, घृणा, उछास, विषाद को समाज की मान्य धारणाओं से ऊपर नहीं उठा सका है और अपनी हृद्रत भावनाओं को प्रकट करने में कृत्रिम शिष्टाचार का प्रतिबन्ध भी नहीं माना है। उनमें सर्वत्र रूढ़िगत जीवन ही महीं है, प्रत्युत कहीं-कहीं प्रेम, वीरता, क्रोध, कर्त्तव्य का भी बहुत

ही रमणीय, बाह्य तथा अन्तर्विरोध दिखाया गया है। जीवन की शुद्धता और भावों की सरलता का जितना मार्मिक वर्णन श्राम-गीतों में मिलता है, उतना परवत्तीं कला-गीतों में नहीं।

जीवन का आरम्भ जैसे शैशव है, वैसे ही कला-गीत का प्राम-गीत 🜓 प्राम-गीत सम्भवतः वह जातीय आशुकवित्व है, जो कर्म या क्रीड़ा के ताल पर रचा गया है। गीत का ग्रामगीत का उपयोग जीवन के महत्त्वपूर्ण समाधान के अतिरिक्त तात्पर्य साधारण मनोरञ्जन भी है, ऐसा कहना अनुपयुक्त न होगा। मनोरञ्जन के विविध रूप और विधियाँ हैं। स्त्री-प्रकृति में गाईस्थ्य कर्म-विधान की जो स्वाभाविक प्ररणा है, उससे गीतों की रचना का अटूट सम्बन्ध है। चक्की पीसते समय, धान कूटते समय, चर्खा कातते समय, अपने शरीर-श्रम को इलका करने के लिए स्त्रियाँ गीत गाती हैं। उस समय उनका अभिप्राय साधारणतः यही रहता है कि परिश्रम के कारण जो थकावट आई रहती है, उससे ध्यान हटाकर अन्यथा मनोरखन में चित्त संलग्न किया जा सके। इनके अतिरिक्त कुछ ऐसे गीत ग्राम-गीत की भी हैं, जो भाव की उमंग में गाये गए हैं। जन्म. स्त्रैण प्रकृति मुँडन, यज्ञोपवीत, विवाह, पर्व-त्योहार आदि के और जातीयता अवसर पर जो गीत गाए जाते हैं, उनमें उल्लास और उमंग की ही प्रधानता रहती है। उनके गीतों का मुख्य विषय पारिवारिक जीवन है। प्रेम, विरह तथा पतोहू और सास-ससुर के बर्त्ताव, माँ, भाई, बहन का स्नेह आदि बातें ही ज्यादा-तर गीतों में पाई जाती हैं। स्त्री-प्रकृति का अनुकरण पुरुषों ने भी किया। इल जोतने, नाव खेने, पालकी ढोने आदि कार्मों

के समय गाये जाने लायक गीत पुरुषों ने भी बनाए। किन्तु सब मिलाकर प्राम-गीतों की प्रकृति स्त्रैण ही रही, पुरुषत्व का आक्रमण उन पर नहीं किया जा सका। िक्षयों ने जहाँ कोमल भावों की ही अभिन्यक्ति की, वहाँ पुरुषों ने अवश्य ही अपने संस्कारवश प्रेम को प्राप्त करने के लिए युद्ध-घोषणा की। इस प्रकार मनुष्य की दो सनातन प्रवृत्तियों—प्रेम और युद्ध—का वर्णन भी प्राम-गीतों में मिलता है। तत्त्वतः प्राम-गीत हृदय की वाणी हैं, मिलाक की ध्वनि नहीं। इनकी उद्घावना व्यक्तिगत जीवन के उद्घास-विषाद को लेकर भले ही हुई हो, किन्तु मानव-जातीयता में उनकी सारी वैयक्तिक विशेषता अन्तर्हित हो गई है। उनकी अपूर्वता इसी बात में है कि वे व्यक्ति को साथ लेकर भी उसको, प्रधान न रख, उपलक्ष्य बनाकर भावों की स्वाभाविक मार्मिकता के साथ अप्रसर हुए हैं।

कला-गीत के अन्तर्गत मुक्तक और प्रवन्ध काव्य, दोनों, का समावेश है। इनके इतिहास का अनुसंधान करने पर प्राम-गीतों पर ही आकर ठहरना पड़ता है। इसमें सन्देह नहीं कि प्राम-गीतों से ही काल्पनिक तथा वैचित्र्य-कलागीत की पूर्ण किताओं का विकास हुआ है। यही प्राम-जित कमशः सभ्य जीवन के अनुक्रम से कला-गीत के रूप में विकसित हो गया है, जिसका संस्कार अब तक वर्त्तमान है। प्राम-गीत भी प्रथमतः व्यक्तिगत उच्छ्वास और वेदना को लेकर उद्गीत किया गया; किन्तु इन भावनाओं ने समष्टि का इतना प्रतिनिधित्व किया कि उनकी सारी वैयक्तिक सत्ता समष्टि में ही तिरो-हित हो गई और इस प्रकार उसे लोक-गीत की संज्ञा प्राप्त हुई। प्राम-

गीत को कला-गीत के रूप में आते-आते कुछ समय तो लगा ही, पर उसमें सब से मुख्य बात यही रही कि कला-गीत अपनी रूढ़ियाँ बनाकर चले। कला-गीत का क्षेत्र भी जितना व्यापक तथा विस्तृत हुआ और उसके अनुसार यदि उसमें कुछ हद तक शास्त्रीय रूढ़ि-प्रियता न रहती, तो उसके समरूपत्व का निर्वाह भी सम्भव न होता । ब्राम-गीत की रचना में जिस प्रकृति और सङ्कल्प का विधान था, कला-गीत में उसकी उपेक्षा करना समुचित न माना गया। अत्यधिक संस्कृत तथा परिष्कृत होने के बाद भी कला-गीत अपने मूल याम-गीत के संस्कार से कुछ बातों में मुक्ति न पा सका और यह उस समय तक सम्भव भी नहीं, जबतक मानव-प्रकृति को ही विषय मानकर काव्य-रचनाएँ की जाती रहेंगी। प्राम-गीत से कला-गीत के परिवर्त्तन में एक बात उल्लेखनीय रही कि श्राम-गीत में रचना की जो प्रकृति खेंण थी, वह कला-गीत में आकर कुछ पौरुष-पूर्ण हो गई'। स्त्री और पुरुष रचयिता के दृष्टिकीण में जो सूक्ष्म और खाभाविक भेद हो सकता है, वह प्राम-गीत तथा कला-गीत की अन्तर्प्रकृति में बना रहा। याम-गीत में स्त्री की ओर से पुरुष के प्रति प्रेम की जो आसन्नता थी, वह कला-गीत में बहुधा पुरुष के उपक्रम के रूप में परिवर्त्तित होने लगी।

<sup>9. &#</sup>x27;Thus will the development of the folk-poetry into art-poetry the whole nature and function of poetic activity undergoes a change. What begins as a spontanious accompaniment to work or play largely feminine in inspiration, develops into deliberate product of a conscious art, predominantly masculine in origin.

<sup>-</sup>David Daiches Literature and Society, p. 36

राजा-रानी, राजकुमार या राजकुमारी या ऐसे ही समाज के किसी विशिष्ट वर्ग के नायक को छेकर काव्य-रचना की जो प्रणाली बहुत प्राचीन काल से चली आ रही थी और ग्रासगीत में जिसका संस्कृत-साहित्य में विशेष महत्त्व था, पात्र-विवेक उसका प्रधान कारण यह था कि वैसे विशिष्ट व्यक्तियों के लिए साधारण जनता के हृदय पर उनके महत्त्व की प्रतिष्ठा बनी हुई थी। उनमें धीरोदात्तता, दक्षता, तेजस्विता, रक्त-लोकता, रूढ्वंशता, वाग्मिता आदि गुण स्वाभाविक माने जाते थे। मानव होते हुए भी उनकी महत्ता, विशिष्टता, प्रतिष्ठा आदि का प्रभावोत्पादक संस्कार जनता के चित्त पर पड़ा था। ऐसे चरित्रको लेकर काव्य-रचना करने में रसोत्कर्ष का काम, बहुत-कुछ सामा-जिक धारणा के बल पर ही, चल जाता था, किन्तु साधारण जीवन के चित्रण में कवि की प्रतिभा का बहुत-सा अंश, अपने चरित्र-नायक में विशिष्टता प्राप्त कराने की चेष्टा में ही, खर्च हो जाता है। यामगीत की अब यह प्रवृत्ति काव्यगीत में भी चलने लगी है। एक दु:खी भिखारिणी भी हृदय की उचता में रानी को मात कर सकती है, इसकी कल्पना तक उस समय हमें न थी। उच वर्ग के लोगों के प्रति समाज में विशिष्टता की धारणा ज्यों-ज्यों कम होने लगी, लों-लों निम्न वर्ग के प्रति हमारे हृदय में आदर का भाव जमने लगा और इस प्रकार काव्य में भी ऐसे पात्रों को सम्मानीय स्थान प्राप्त होने लगा। हृद्य की उचता—विशालता किसी में हो. चाहे वह राजा हो या भिखारी, उसका वर्णन करना ही कवि-कर्म है। ब्रामगीत में दशरथ, राम, कौशल्या, सीता, लक्ष्मण, कृष्ण, यशोदा के नाम बहुत आए हैं और उनसे जन-समाज के बीच सम्बन्ध का परिनिधित्व कराया गया है। श्वसुर के लिए दशरथ, पित के लिए राम या कृष्ण, सास के लिए कौशल्या या यशोदा, देवर के लिए लक्ष्मण आदि सर्वमान्य माने गए हैं। इसका कारण हमारा वह पिछला संस्कार भी है, जो धार्मिक महाकाव्यों ने हमारे चित्त पर डाला है। एक दरिद्र गृहिणी भी, जिसके घर में भोजन के लिए थोड़ा-सा अन्न है, सोने के ही सूप में फटककर उसे साफ करती है। हमारी दरिद्रता के बीच में भी सम्पत्तिशालीनता का यह रूप हमारे भाव को उदीप्त करने के लिए ही उपस्थित किया गया है। ऐसे वर्णन कलागीत में चाहे विशेष महत्त्व प्राप्त न करें, किन्तु, प्रामगीत के वे मेरुदण्ड समझे जाते हैं।

वच्चे अब भी राजा, रानी, राक्षस, भूत, जानवर, आदि की कहानियाँ सुनने को ज्यादा उत्कण्ठित रहते हैं। नानी की कहानियाँ ऐसी ही हुआ करती हैं। साधारण तथा प्रत्यक्ष प्राम-गीत का जीवन में जो घटनाएँ होती रहती हैं, उनके अति-अबुद्धिवाद रिक्त जो जीवन से दूर तथा अप्रत्यक्ष हैं, उनके सम्बन्ध में कुछ जानने की छालसा तथा उत्कण्ठा अधिक बनी रहती है। बच्चों की भाँति उन मनुष्यों को भी, जिनका मानसिक विकास नहीं हुआ रहता, वैसी कहानियाँ ज्यादा रुचिकर मालूम होती हैं। त्रामगीतों की रचना में ऐसी प्रवृत्ति प्रायः सर्वत्र पाई जाती है। मानव-जीवन का पारस्परिक सम्बन्ध सूत्र कुछ ऐसा विचित्र है कि जिस बात को हम एक काल और एक देश में बुरा समझते हैं, उसी बात को दूसरे काल और दूसरे देश में अच्छा मान लेते हैं। जिस वैचित्र्यवाद को हमने अबुद्धिवाद कहकर तिरस्कृत किया, वही पश्चिमी काव्य-जगत में रोमांस के नाम पर फल-फूल

कर अपने सौरभ से पूर्व को भी आकर्षित करने छगा। प्रेम-दशा जितनी व्यापकत्व-विधायिनी होती है, जीवन में उतनी और कोई स्थिति नहीं। प्रेम या विरह में समस्त प्रकृति के साथ जीवन की जो समरूपता देखी जाती है, वह ग्राम-गीत में कोध, शोक, उत्साह, विस्मय, जुगुप्सा आदि में प्रेम-द्शा नहीं। विरहाकुल पुरुष पशु, पक्षी, लता, द्रम सबसे अपनी वियुक्तप्रिया का पता पूछ सकता है, किन्तु, कुद्ध मनुष्य अपने शत्रु का पता प्रकृति से नहीं पूछता पाया जाता। यही कारण है कि प्रेमिका या प्रेमी प्रकृति के साथ अपने जीवन का जैसा साहचर्य मानते हैं, वैसा और कोई नहीं। मनोविज्ञान का यह तथ्य काव्य में एक प्रणाली के रूप में समाविष्ट कर लिया गया है। प्रिय के अस्तित्व की सृष्टि-व्यापिनी भावना से जीवन और जगत की कोई वस्तु अलग नहीं रह सकती। जीवन का यह उत्कर्ष तथा विकास प्रेम-द्शा के अतिरिक्त अन्यत्र सुलभ भी नहीं। वृक्ष, लता, पशु, पक्षी जीवन के अनादि सहचर हैं। प्रकृति का यह साहचर्य अब सभ्य जीवन से बहुत दूर हट गया है, लेकिन गमले के पौधों और पिंजड़े के पक्षियों का साथ शायद नहीं छूट सकेगा। अपने सुख-दुःख के भावों को उनपर आरोपित कर, हम उन्हें स्पन्दित करते ही रहते हैं। काव्य में प्रेम-दुशा के भी जीवन की ऐसी व्यापकता के अभाव में अन्तर्गत दूत-मानों हम विद्वल-से बने रह जाते हैं। प्राण-काव्य का विकास भक्षक को भी रक्षक समझने की शक्ति प्रेम में ही है। याम-गीतों में ऐसे वर्णन बहुत हैं, जहाँ नायिका अपने प्रेमी की खोजमें बाघ, भाख, साँप आदि से उसका पता पछती चलती है। आदिकवि वाल्मीकि ने विरह-विह्वल राम के मुख से सीता की खोज के लिये, न जाने कितने प्रकृति के पशु-पक्षी, लता-दुम आदि से पता पुछवाया है। इसके अतिरिक्त सीता के अनुसंधान तथा उनके पास राम का प्रणय-सन्देश पहुंचाने के लिए, जो हनूमान को दूत बनाकर तैयार किया, वह काव्य में इस परिपाटी का मार्ग-दर्शक ही हो गया। इसके उपरान्त मेघदूत, पवनदूत, हंसदूत, भ्रमर-दूत, आदि, न माल्स, कितने दूत प्रेम-सम्भार के लिए आ धमके। अब तो वैज्ञानिक युग में टेलीफोन, टेलीग्राफ, रेडियो आदि यन्त्र-दूत बने ही, पोस्टमैन को भी यह मर्यादा मिलनी चाहिए। कला-गीतों में पशु, पक्षी, लता-दुम आदि से जो प्रश्न पूछे गये हैं, उनके उत्तर में प्राय: मौन रहे हैं। विरही यक्ष का मेघदूत भी मौन ही रहा है, किन्तु, ग्रामगीत का दूत मौन नहीं रहा है।

तोको देवों भौरा दूध भात खोरवां।
और हरी आगे खबर जनाऊ, त फागुन आई ॥
उड़ल उड़ल भौरा गहले उहे देसवां।
ओर जाई बैठे हरीजीके पाग, व फागुन आई ॥
पाग ते उरले हरी जाँघे बहसवलें।
ओर पुछे लागे धन कुसलात, त फागुन आई ॥
तोरी धना ए हरी वेदने बेआकुल।
और ओही गुने मोरा भेजई, त फागुन आई ॥

[ स्त्री कहती है—हे भौरे, मैं तुमको कटोरे में दूध-भात खाने को दूँगी। तुम जाकर मेरे प्राणनाथ को खबर जना दो कि फागुन आ गया।

<sup>9.</sup> मेघदूत के कुछ संस्करण अब ऐसे भी छपे हैं, जिनमें मेघ ने उत्तर दिया है, पर यह क्षेपक है।

भौरा उड़ते-उड़ते उस देश में पहुंचा, जहाँ उस स्त्री का प्रियतम था और उसकी पाग पर बैठ गया।

प्रियतम ने पाग परसे उतारकर उसे जाँघ पर बैठा लिया और उससे अपनी प्रिया का कुशल-समाचार पूछा।

भौरे ने कहा—हे हरि, तुम्हारी प्यारी बहुत व्याकुळ है। फागुन आ गया, यह कहने के लिये ही उसने तुम्हारे पास मुक्ते भेजा है।]

अरे अरे श्याम चिरइया भरोखवे मित बोलहु।

मोरी चिरई! अरी मोरी चिरई! सिरकी भीतर बिनजरवा,
जगाइ लइ आवउ—मनाइ लइ आवउ॥

कारिक पियरि बदरिया भिमिकि दैव बरसहु।
बदरी जाइ बरसहु उही देस जहाँ पिया कोड़ करें॥

भीजे आखर बाखर तम्बुआ कनतिया।

अरे मितराँ से हुलसे करेज समुभि घर आवें॥

ऐसे दूतों का उपयोग केवल प्रिया-प्रेमी के प्रणय-सन्देश को भेजने के लिए ही नहीं किया गया है, बल्कि माता ने भी ऐसे दूत से अपने पुत्र के योग-क्षेम की कामना की है।

> सवना भदवना बा दिनवा घुमरि घन बरसहं। रामा राम छखन दूनों भइया कतहुं हो हुँ भीजत॥ रिमिकि किमिकि दयू बरसइ मोरे नाहीं भावइ। दैवा ओहि बन जाइ जनि बरिसहु जहाँ मोर छरिकन॥

[ कौशल्या कहती है—सावन-भादों के दिन हैं। बादल घूम-घूम-कर बरस रहे हैं। हाय, राम-लक्ष्मण दोनों भाई कहीं भींजते होंगे।

यह बादल रिमिक्तम बरस रहा है। मुक्ते अच्छा नहीं लगता। है बादल, तुम उस वन में जाकर मत बरसना, जहाँ मेरे लड़के हैं।] अरे अरे कारी बद्दिया तुहहूँ मोरि बाद्दि। बाद्दि नाइ बरसहु वहि देस जहाँ पिय छाये॥ बाउ बहहू पुरवह्या त पछुवाँ भकोरइ। बहिनि दिहेउ केविड्या ओठँगाइ सोवउँ छख नीद्दि॥ कि तुहूँ छुकुरा बिल्सिआ सहर सब सोबह । कि तुहूँ सहर पहरिआ किविरिआ मह्सर पहरिआ। ना हम छुकुर बिल्सिआ न सहर पहरिआ। धन ! हम अही तोहरा नयकवा बद्दिया छुलायसि॥

है काली घटा ! तुम्हीं मेरी प्यारी घटा हो । हे घटा, वहाँ जाकर बरसो, जहाँ मेरे प्रियतम हैं।

पूरवा हवा वह रही है। कभी-कभी पछवा भी सकोरता है। हे ननद! तुम किवाड़ बन्द कर देना, मैं छखकी नींद सोऊँगी।

तुम कुत्ते हो, या बिछी हो, गा मेरे सछर के पहरेदार हो ? सारा शहर तो सो रहा है ; तुम कौन हो, जो मेरी किवाड़ खटखटा रहे हो ?

न मैं कुत्ता हूँ, न बिल्ली और न तुम्हारे सछरका पहरेदार हूँ। हे प्यारी ! मैं तुम्हारा पति हूँ। मुक्ते घटा बुला लाई है।]

नवद्म्पित के लिए सुहाग-रात का आकर्षण कैसा होता है, इसका वर्णन अनेक कलाविद् कवियों ने किया है। उस समय दम्पित के हृदय में लालसा, उत्कण्ठा, प्रणय, उत्साह, गर्व, मद, उन्माद, हर्ष का समवाय बसा रहता है। जीवन का यह मधुर उन्माद, उपरान्त जीवन में गम्भीर परिस्थितियों के साक्षात्कार से, धीरे-धीरे उत्तर जाता है और जीवन एक साम्य स्थिति में आ जाता है। किन्तु; जब तक अनुराग और प्रणय रहता है, तब तक

अतृप्ति बनी ही रहती है। सुहाग-रात में संयोग के इस अपूर्व अवसर के दीर्घत्व की प्रार्थना करती हुई एक नवपाणिगृहीता कहती है—

आजु सोहाग के रात चन्दा तुम उइही।
चन्दा तुम उइही छुरुज मित उइही ॥१॥
मोर हिरदा बिरस जिन किहेउ मुरुग मित बोलेउ।
मोर छितया बिहरि जिन जाइ तुपह जिनि फाटेउ॥२॥
आजु करहु बिंड़ राति चन्दा तुम उइही।
धिरे-धिरे चिंड मोरा छरज बिलम करि अइही ॥३॥

[ आज सहाग की रात है। हे चन्द्र! तुस उदित होना। पर हे सूर्य! तुम उदित मत होना ॥१॥

हे मुर्गे ! तुम आज न बोलना । बोलकर मेरे हृदय को बिरस मत करना । हे पौ ! तुम आज न फटना । कहीं मेरी छाती न फट जाय ॥२॥

हे चाँद ! तुम आज बड़ी रात करना और उदित होना । हे मेरे सूर्य ! तुम आज धीरे-धीरे चळकर देर से आना ॥३॥ ]

इसी सम्बन्ध का एक गीत और है। बारह वर्ष के बाद परदेश से पति आया है और पत्नी के साथ सोया है।

आधि राति बीति गई बितयां नियाई राति चितियां। बारह बरस का सनेहिया जोरत मुरगा बोलइ॥ तोरवेडं मैं मुर्गा क ठोर गटड्या मरोरवेडं। मुर्गा कोहे किहेड मिनुसार त पियहि बतायड॥

[ आधी रात बातों-ही-बातों में बीत गई। बारह वर्ष के प्रेम को एक करने में सारी रात बीत गई। इतने में धुर्गा बांग देने छगा।

स्त्री ने कहा—हे मुर्गा! मैं तुम्हारी चोंच तोड़ डाल ँगी, तुम्हारी गर्दन मरोड़ दूँगी। तुमने मोर क्यों किया और प्रियतम को क्यों बतलाया कि सबेरा हो गया ?]

माहेश्वरी सिंह 'महेश' ने भी अपनी 'सुहाग' नामक कविता-पुस्तक में ऐसा ही कहा है—

आज है प्रथम मिलन की रात वायु! कर दे छरभित संसार। दिशाओ ! गाओ मंजुल गीत प्रकृति! सज मंजु मनोहर थार !! निशा! घर ले छर-मोहक वेश तारिका! तन दो ग्रुअ वितान। अरी नीरवते! देखो जरा मूक हो मधुमय चुम्बन-दान। करो फकभोर तनिक ऋतुराज छथाकर! चन्द्रमयी कर रात। सूर्य! गा। करना आज प्रभात आज है प्रथम मिलन की रात!

[स्त्री कहती है-हे बादलो, आज की रात खुब बरसो। मेरे प्राणनाथ परदेश जा रहे हैं। उन्हें यात्रा से रोक दो। पति कहता है—यदि तुम बादलों को मनाती हो, तो मैं छाता खरीद कर चला जाऊँगा।

स्त्री डोम से कहती है—हे डोम भाई, आज की रात तुम छाता मत बिनो। मैं तुम्हें डाला भरकर सोना दूंगी। मेरे प्राणनाथ की यात्रा में देर कर दो।]

यह कैसी अनुप्ति हैं! संयोग की अवधि अधिक से अधिक बढ़े, हृदय में यह भाव कुछ ऐसा तन्मय-सा रहता है, जो प्रकृति के नियम से निरपेक्ष हो जाता है। सुख का स्ख-दुख की समय कितना जल्द उड़-सा जाता है, इसके छिए अवधि में मानव किसी प्रमाण की आवश्यकता नहीं। जीवन प्रयत की यह एक प्रगति है कि हम दु:ख में इतने चिन्ताशील हो जाते हैं कि उसकी अवधि के प्रत्येक क्षण का हमें कद अनुभव होता रहता है, किन्तु सुख के समय जीवन का प्रत्येक क्षण हमें इतना मधुर, सरल और लघु मालूम होता 🌡 कि उसका कुछ भी भार हमारे चित्त पर नहीं पंडता और वह अपनी स्वाभाविक गति से अधिक तीव्र होकर चलता-सा मालूम होता है। घड़ी की सूई को ध्यान से आँसे गड़ाकर देखने से पन्द्रह मिनट का समय, जो बात-बात में अन्यथा उड़ जाता है, एक युग के समान माळूम पड़ता है। सुख के समय हमारा ध्यान सुख में ही संलग रहता है, किन्तु दु:ख के समय हम केवल दु:ख में ही लिप्न न रहकर उसकी अवधि के प्रत्येक क्षण का अनुभव किया करते हैं। इसी कारण वह इतना असहा होता है। नायिका ने अपने सुख की अवधि को बढ़ाने के लिए जो नक्षत्रों से प्रार्थना की है, वह स्वीकृत हो या न हो, प्रार्थिनी की निष्कपटता तथा निश्चल भाव के कारण एक ऐसी शक्ति प्राप्त हो जाती है, जो उसे अपनी प्रार्थना की स्वीकृति का सन्तोष दिला देती है। जीवन का यह भाव प्राकृतिक नियम की अटलता के तर्क को भी आच्छन्न कर देता है। जैसे सुख में उसकी अवधि को बढ़ाने की इच्छा बनी रहती है, वैसे ही दु:ख में उसकी अवधि को समाप्त करने की चेष्टा भी होती है। जायसी और सूर ने एक ही तथ्य को अपने अपने ढंग से कहा।

(१) गहे बीन मकु रैन बिहाई। सिंस बाहन तहँ रहे ओनाई॥ पुनि धनि सिंह उरे है लागै। ऐसिहि विथा रैन सब जागे॥

-जायसी

- (२) दूर करहु बीना कर धरियो ।

  मोहे सृग नाही रथ हाँक्यो, नाहिन होत चन्द को ढिरबो ॥
- (३) मन राखन को बेनु लियो कर मृग थाके उड़पति न चरै। अति आतुर हैं सिंह लिख्यों कर जेहि यामिनि को करून टरै।

—सूर्

इन तीनों उद्धरणों का प्रायः एक ही तात्पर्य है कि विरहिणी अपने मनोरञ्जन के छिए, किसी तरह विरह की रात काटने, बीणा या वेणु छेकर बजाने बैठी। उसके मधुर स्वर पर मुग्ध होकर चन्द्रमा के रथ का हरिन अड़ गया। हरिन के अड़ जाने के कारण चन्द्रमा का रथ आगे वढ़ न सका और रात वढ़ गई। इससे घबड़ाकर विरहिणी ने सिंह का चित्र बनाना शुरू किया, जिससे भयभीत होकर हरिन भाग चले और रात कट जाय। घटना के रूप में यह बात सत्य नहीं, परन्तु काव्य-जगत् में इसकी सत्यंता को कौन अस्वीकृत करेगा!

विरहिणी के प्रेम-दौद्य के अतिरिक्त प्रामगीतों में पक्षी से प्रमानितों में पक्षी से प्रमानितों में पक्षी प्रीची के विवाह के लिए वर खोजने का काम भी लिया गया है और उसने वह काम पूरा किया है। एक माता सुगों से कहती है—

सावन छगना मैं गुर घिउ पाल्यों चैत चना के दाि । जब छगना तू भयउ सज़गवा वेटीक बर हेरह आव ॥१॥ उड़त - उड़त तु जायों रे छगना बैठउ डरिया ओनाय । डिरिया ओनाय बंठा पखना फुछ।यउ चितया नजिरया घुमाय ॥२॥ जे बर छगना, तू देखेउ छन्दर जेकिर चाल गम्हीर । जेहि घरा छगना हू सम्पति देख्यो वोही घर रचेउ विभाह ॥१॥ हेरेउँ बर मैं सज़ग छलच्छन भहर - भहर मुंह-ज्योति । साठि बरद मैं चिन्न में देखेउँ वोहि घर रच्छ विभाह ॥४॥

[ हे हुआ ! तुमको मैंने सावन में गुड़-घो और चैत में चने की दाल खिलाकर पाला । अब तुम समक्तदार हुए । जाओ, वेटी के लिए वर हुँद लाओ ॥१॥

हे सुआ ! तुम उड़ते-उड़ते जाना और पेड़ की डाल भुकाकर बैठना । डाल भुकाकर बैठना, पंख फुलाना और इधर-उधर दृष्टि दौड़ाकर देखना ॥२॥

हे छआ ! जिस वर को तुम छन्दर देखना, जिसकी चाल में गम्भीरता देखना और जिस घर में धन देखना, वहीं विवाह ठीक करना ॥३॥ छआ कहता है—मैंने अच्छे लक्षगोंवाला वर ढूँढ़ लिया। उसके मुख पर ब्रह्मचर्य की आभा दमक रही है। उसके घर में साठ बैल मैंने चन्नी या चरनी (बैल जहाँ पर बाँधकर खिलाए जाते हैं) में देखे। उसी घर में विवाह करो।]

मनुष्येतर प्राणी के साथ भी आत्मीयता का सम्बन्ध प्रामगीतों की खास विशेषता है। कन्या की माता ने सुगो को बड़े स्नेह के साथ, वात्सल्यभाव से, सावन-चैत में रुचिकर भोजन खिलाखिलाकर पाला है। अब उसे वह बेटी के लिए वर खोजने भेजती है। उड़ते-उड़ते जाना, दृक्ष की डाल को झुकाकर बैठना, पंख फैलाकर इधर-उधर दृष्टि दौड़ाना, इस प्रकार के वर्णन से सुगो का कितना सुन्दर विविष्ठहण हो जाता है। पक्षियों की खाभाविक चेष्टाओं से जो परिचित हैं, वे इस वर्णन के माधुर्य का रस ले सकते हैं। वर की कसौटी भी कितनी मनोवैज्ञानिक हैं। वर की सुन्दरता पुत्री की कामना है। चाल की गम्भीरता पिता की और सम्पत्ति माता की इच्छा है। माता, पिता तथा पुत्री—तीनों के सन्तोष के लिए वर में जो-जो गुण अपेक्षित थे, वैसा ही गुणशील वर सुगो ने खोज निकाला। पारिवारिक जीवन का यह एक मनोरम भावना-चित्र है।

विवाह के सम्बन्ध में संस्कृत का एक मनोविज्ञानमूलक श्लोक है— कन्या काम्यते रूपं माता वित्तं पिता श्रुतम् । बांधवाः कुलमिच्छंति मिष्टाचमितरे जनाः ॥

कन्या रूपवान पति चाहती है, माता धनी और पिता विद्वान् दामाद चाहते हैं। गोत्रीय बन्धु अच्छे कुल-शील का सम्बन्ध चाहते हैं और अन्यान्य लोग मिठाइयाँ चाहते हैं।

ऐसे ही एक प्रसंग में पिता-पुत्री का एक मार्मिक संलाप है।
कन्या-दान पितृत्व
का ऋण
सहा ऋण
रहता है।

कौन गरहनवां बाबा सांभे जे लागे कौन गरहन भिनुसार ।
कौन गरहनवां बाबा औघट लागे कबधौं उगरह होइ॥१॥
चन्द्र गरहनवां बेटी सांभे जे लागे छरुज गरहनवां भिनुसार ।
धोरिया गरहनवां बेटी औघट लागे कबधौं उगरह होइ॥२॥
कांपइ हाधी रे कांपइ घोड़ा कांपइ नगरा के लोग ।
हाथ में कुस लिहे कांपइ बाबा कबधौं उगरह होइ॥३॥
रहसहँ हाथी रे रहसहँ घोड़ा रहसहँ सकल बरात ।
मड़पे मुदित मन समधी रे बिहसइ भले घर भयह विवाह ॥४॥
गंगा पैठि बाबा छरुज से बिनवइँ मोरे बूते धिरिया जिनि होइ ।
धेरिया जनम धम दीहा विधाता जब घर सम्पति होइ॥४॥

[कन्या पूछती है—हे पिता ! कौन ग्रहण रात में लगता है और कौन दिन में ; और कौन ग्रहण बेवक लगता है ? और कब लूटता है ? ॥१॥

पिता कहता है—-हे बेटी ! चन्द्र-ग्रहण रात में लगता है और सूर्य-ग्रहण दिन में । कन्या-ग्रहण का कोई ठिकाना नहीं कि कब लगे और कब जुटे ॥२॥

हाथी काँप रहे हैं, घोड़े काँप रहे हैं, नगर के लोग कांप रहे हैं, हाथ में कुश लिए बाबा काँप रहे हैं। न जाने कब खुटी मिलेगी ॥३॥

हाथी प्रसन्न हैं, घोड़े प्रसन्न हैं, खारी बारात प्रसन्न है, माँड़ों के नीचे बैठा हुआ समधी प्रसन्न है कि अच्छे गृहस्थ के यहाँ मेरे पुत्र का विवाह हुआ है ॥४॥ पिता गङ्गाजी में खड़े होकर सूर्य से विनय करते हैं—हे सूर्य ! मेरे बल पर कन्या न देना। कन्या का जन्म तभी हो, जब घर में 'सम्पत्ति हो ॥४॥]

इस गीत में कन्या अपनी वाल-सुलभ सरलता से शहण के संवंध में पिता से जिज्ञासा करती है। कन्या की जो सरलता है, वह पिता की मार्मिकता है। जबतक कन्या किसी सुयोग्य वर के हाथ सौंप नहीं दी जाती, तबतक पिता की दशा राहु-प्रसित-सी बनी रहती है। हिन्दू-परिवार में कन्या के पिता की मुक्ति इतने से ही नहीं हो जाती। यदि घरमें सम्पत्ति न रही, तो उसके मानसिक संताप का अन्त नहीं। पिता की आर्थिक दुरवस्था का परिणाम कन्या को भी ससुराल में रवसुर, सास, ननद और कभी कभी पित के दुर्व्यवहार के रूप में सहना पड़ता है । यह और उनके दो संपात, राहु तथा केतु, कुल मिलाकर नवप्रह माने जाते हैं। यह तो ज्योतिष-शास्त्रियों का कथन है, किन्तु हिन्दू-परिवार की शोचनीय स्थित का ध्यान रखकर संस्कृत के एक किंव ने—'जामाता दशमोग्रहः'—दामाद को दसवाँ प्रह माना है। इस सांपातिक प्रह की निष्टुरता से अधिकाश हिन्दू माता-पिता परिचित हैं।

ते वैदिक काल में कन्या को गोपालन तथा दोहन के कारण दुहिता कहते थे, लेकिन उस समय भी इसका दूसरा अर्थ लिया जाता था। यास्क ने अपने निरुक्त में दुहिता की ब्युत्पित्— दुहिता दुहिता दूरे हिता भवतीति— दुहिता हित करनेवाली नहीं होती, उसके दूर रखने में ही हित है—के रूप में की है। कन्या के दुर्भाग्य को बढ़ाने में हिन्द-समाज ने अपने ऊपर कितना बड़ा उत्तरदायित लिया है!

याम-गीतों में छोटे-छोटे करुणाजनक वर्णनात्मकं उपाख्यान भी बहत हैं। करुणा का प्रसार केवल मनुष्य तक ही परिमित नहीं, पशु-पक्षी—यहाँ तक कि लता-द्रुमों—के गाम-गीतों में साथ भी दिखाया गया है। भाव-संपर्क की इतनी करुणा का प्रसार विशाल परिधि गीतों की रचयित्रियों की उदार पशु-पक्षियों के मन में, कम-से-कम उनके अव्यक्त भावकता है। मन में, सुख-दुख की जो भावनाएँ उठती हैं, उनका अनुमान हम साधारणतः अपनी कल्पना-शक्ति के द्वारा ही करते हैं। परिचय के सूक्ष्म आधार पर ही बहुधा हम अपनी भावनाओं को मनुष्येतर प्राणियों में भी कल्पित कर देते हैं। किसी चेष्टा का हेतु जब प्रत्यक्षतः ज्ञात नहीं रहता, तब उसकी कंल्पना से ही काव्य में अनुकूल सौन्दर्भ उत्पादित कर लिया जाता है। हेतु की अतध्यता, परोक्ष होने के कारण, रस की प्रतीति में कोई वाधा नहीं डालती। एक हरिणी का कितना मर्मस्पर्शी वर्णन है-

छापक पड़े छिडलिया त पतबन गहबर।
अरे रामा, तेहि तर ठाड़ी हरिनियाँ त मन अति अनमिन ॥१॥
चरते चरत हरिन बात हरिनी से पूँछइ।
हरिनी ! की तोर चरहा फ़रान कि पानी बिनु मुरिभिड ॥२॥
नाहीं मोर चरहा फ़रान न पानी बिनु मुरिभिड ॥३॥
हरिना ! आज राजा जी के छट्टी तुहैं मारि डरिहैं ॥३॥
मचिये बैठी कौसिल्या रानी हरिनो अरज करइ।
रानी ! मसवा ■ सिमिह स्सोइयाँ खलरिया हमें देतिउ ॥४॥
पेड़वा से टँगतिउँ खलरिया त हेरिफेरि देखितिउँ।
रानी ! देखि देखि मन समुभाइ जनुक हरिना जीतइ॥४॥

जाहु हिरिनी घर अपने खलरिया नाहीं देवह ।

हिरिनी ! खलरीक खँभड़ी मिढ़उबइ तराम मोर खेलिहँ हँ ॥६॥

जब जब वजाइ खँजिंडिया सबद छिन अनकह ।

✓ हिरिनी ठाढ़ि ढँकुलिया के नीचे हिरिन क बिसूरह ॥७॥

[ ढाक का एक छोटा-सा घने पत्तेवाला पेड़ हैं । उसके नीचे हिरिनी खड़ी है । उसका मन बहुत वेचेन है ॥१॥

चरते-चरते हरिन ने पूछा—हे हरिनी ! तू उदास क्यों है ? क्या तेरा क्रागाह सूख गया है या तेरा मन पानी की कमी से मुरक्ता गया है ? ॥२॥ हरिनी ने कहा—हे प्रियतम ! न मेरा चरागाह ही सूखा है, और न पानी की ही कमी है। बात यह है कि आज राजा के पुत्र की छट्टी है। आज तम मारे जाओगे ॥३॥

रानी कौशल्या मांचया पर बैठी है। हिस्नी ने उनसे विनती की— हे रानी ! हिस्न का मांस तो आपकी रसोई में सींभ रहा है, उसकी खाळ आप मुक्ते दिखवा दें ॥४॥

मैं हरिन की खाल को पेड़ से टाँग टूंगी और उसे वूम-फिरकर देखूँगी। हे रानी ! उसे देख-देखकर मैं मन को समकाऊँगी, मानों हिरन जीता ही है ॥४॥

कौशस्या ने कहा—हे हरिनी ! अपने घर जाओ। खाल महीं मिलेगी। खाल की खँजड़ी बनेगी। मेरे राम उसे बजाकर खेलेंगे ॥६॥

उस खाल से बनी हुई खँजड़ी जब-जब बजती थी, तब-तब हरिनी कान उठाकर उसका शब्द छनती थी और उसी ढाक के नीचे खड़ी होकर वह हरिन को बिसुरती थी ॥७॥ ]

इस मार्मिक गीत को मैंने पहली बार रामनरेश त्रिपाठी के मुँह से ही प्रायः तेरह-चौदह वर्ष पहले काशी में सुना था। उस समय वे घूम-घूमकर प्रामगीतों का संग्रह कर रहे थे। इस गीत ने सर्वत्र सहदय-समुदाय को तो विमुग्ध किया ही, त्रिपाठीजी को भी गीतों के संग्रह-कार्य में विशेष प्रोत्साहित किया। इस गीत में जो भाव-संछग्नता है, जो मार्मिक व्यथा है, उस पर कुछ भी टिप्पणी करना मेरी भावुकता पसन्द नहीं करती। मुझे विश्वास है, मेरे पाठक त्रिपाठीजी के शब्दों से अवश्य सहमत होंगे। 'हरिनी हरिन की खाछ इसिछए माँगती थी कि उसे वह देख-देखकर हृदय को ढाढ़स देगी और हरिन जीता है, इस भ्रम को सत्य समझकर एक किपत सुख का अनुभव करेगी। मनुष्यों में कितनी ही ऐसी खियाँ हैं, जो अपने मृत पति या पुत्र की चीजें बड़ी सावधानी से रख छोड़ती हैं और एकान्त में उन्हें देख-देख कर एक अङ्गत् प्रकार का सुख अनुभव किया करती हैं। अन्त में हरिन की खाल की खँजड़ी बनी। खँजड़ी जब-जब बजती थी, तब-तब उसकी ध्वनि से हरिनी के हृदय में प्रेम का एक इतिहास जाग्रत होता था और वह उसी इतिहास में छीन हो जाती थी।'

जीवन में विरह का भाव जितना न्यापक होता है, उतना अन्य कोई नहीं। संयोग में हमारी कल्पना का क्षेत्र मुख्यतः आलम्बन तक ही सीमित रहता है, किन्तु वियोग में उसकी कोई सीमा नहीं रहती। एक नबयान में उसकी कीई सीमा नहीं रहती। एक नबयान की अनुमित अपने प्राणनाथ से माँगती है। इस पर उसका प्रियतम कहता है—

जो तु बारीधना जाएउ नैहरसा, प टीका धरि जाएउ रे सेजरिया। दिकवा के पतिया चमाकै सारी रितया, प जनु धना बाटी रे सेजरिया ॥१॥

जो त् बारीधना जाएउ नैहरवा,

तिलरिया धरि जाएउ रे सेजरिया। तिलरी के जुगुनी चमाकै सारी रितया,

प जनु धना बाटी रे सेजरिया ॥२॥ जो तुम बारीधना बाएउ नैहरवा,

वेसरिया धरि जाएउ रे सेजरिया। वेसरि के भुछनी चमाके सारी रतिया,

प जनु सन्दर बाटी रे सेजरिया ॥३॥ जो तुम बारीधना जाएउ नैहरवा,

बाजुइया धरि जाएउ रे सेजरिया। बजुआ के जुकी चमाकै सारी रितया,

प जनु रानी बाटी रे सेजरिया ॥४॥ जो तुम बारीधना जाएउ नैहरवा,

पहेलवा घरि जाएउ रे सेजिस्या। पहेला केर रउआ चमाकै सारी रितया,

प जनु रानी बाटी रे सेजरिया ॥४॥ जो तुम बारीधना जाएउ नैहरवा,

पायल घरे जाएउ रे सेजरिया। पायल केर बजी बाजे सारी रतिया.

प जनु धना बाटी रे सेजरिया ॥६॥ जो तुम बारीधना जाएउ नैहरवा, कड़ा धरे जाएउ रे सेजरिया। कड़वा के धुंडी चमाके सारी रतिया,

प जनु धना बाटी रें सेजरिया ॥॥॥

[ है मेरी किशोर अत्रस्थावालो प्यारी रानी ! तुम नैहर जाना तो सेज पर टीका छोड़े जाना, जिससे सारी रात उसकी पत्ती चमकती रहे और मैं समभता रहूं कि मेरी स्त्री सेज पर ही है ॥१॥

है मेरी प्यारी कामनी ! तुम नैहर जाना तो तिलड़ी सेंज पर छोड़ें जाना । तिलड़ी का जुगन सारी रात चमकता रहेगा, तो मैं समस्ँगा कि मेरी स्त्री सेज पर ही है।

हे मेरी लाड़िली ! तुम नहर जाना तो बेसर छोड़े जाना । उस पर जड़ी हुई चुन्नी सारी रात चमकेगी, तो में समभूँगा कि मेरी प्यारी स्त्री सेज पर ही है ॥४॥

हे मेरी हृदयेश्वरी ! तुम नेहर जाना तो हाथ का कड़ा छोड़े जाना । उसके रवे की चमक सारी रात देखकर मैं समफूँगा कि मेरी स्त्री सेजपर ही है ॥४॥

हे मेरी प्यारी स्त्री ! तुम नैहर जाना तो पाजेव छोड़े जाना ! उसकी ध्वनि छनकर मैं समभूँगा कि मेरी स्त्री यहीं है ॥६॥

है मेरी प्यारी स्त्री ! तुम नेहर जाना तो कड़ा रखे जाना । कड़े की घुगड़ी की चमक देखकर मैं समफूँगा कि मेरी स्त्री यहीं पर है ॥७॥

इसमें पत्नी के प्रति पति का जो अगाध प्रेम है, वह बुद्धिवादी पति के भाग्य में कहाँ ! अपनी प्रिया की किसी प्रिय वस्तु में उसके सारे अस्तित्व की कल्पना करना स्मृति-का पराभव चुप रहना पड़ता है। रामायण में सीता-हरण के उपरान्त राम का विद्ग्ध विलाप इसी प्रकार बुद्धि का पराभव है। कवि और प्रेमी, अपनी इसी वृत्ति के कारण, पागल समझे जाते हैं। वियोग में हृद्य की साम्यावस्था नहीं रहती। अपने शैमी या शिया के मिलन की चिन्ता बराबर बनी रहती है। इसी कारण वाह्य जगत में उसके समान या असमान, अनुकूल या प्रतिकूल, जो कुछ भी है, उसको देखते ही हृदय में विप्लव उपस्थित हो जाता है। यदि कल्पना में सजीवता नहीं रहती, तो भावुकता को भी अपने प्रसार के लिए क्षेत्र नहीं मिलता। जिस बात की कल्पना हम सदैव किया करते हैं, वह स्वभावगत हो जाती है और <mark>डसका प्रभाव भी मानव-शरीर पर तदनुक</mark>ूळ पड़ने ळगता है। सतत कल्पना सत्य का आभास देने लगती है। जब कभी कोई भावना हमें प्रिय मालूम होती है तब, प्रतिकृल कारण उपिश्वत रहने पर भी, उसको बलपूर्वक हृदय में छिपाये रखने की इच्छा होती है। इसी कारण मनोदशा को अनुकूछ रखने के छिए तर्क की प्रवृत्ति भी तद्नुकूछ हो जाती है। सङ्कल्प की जैसी प्रकृति रहती है, तर्क उसी का अनुगमन करता है। पत्नी के आभूष्णों को देख-देखकर पति उसकी अनुपस्थिति का निर्वाह मन को भुलाकर कर ले सकता है ; क्योंकि मनुष्य अपनी सुख-सुविधा का विचारकर कभी-कभी आत्म-प्रवञ्चना भी करता है। मन भी, यदि उसमें वैसा सङ्कल्प हो तो, बड़ी सरलता से भुलाया जा सकता है। मन अपने सन्तोष के लिए स्वयं ऐसा प्रबन्ध कर लिया करता है। जिस सीमा तक मनुष्य के सुख-दुख मानसिक हैं, उस सीमा तक मन ही प्रधान है।

भारतीय साहित्य के अतिरिक्त दूसरे उन्नत साहित्य में भी ऐसी बातें पायी जाती हैं। मुझे अभी एक रूसी कहानी की नायिका थैरेसा की याद आ रही है। उसने अपनी मानसिक शक्ति का ज्वलन्त परिचय दिया है। थैरेसा का प्रेमी संसार में नहीं है, किन्तु अपने मानसिक सन्तोष के लिए वह अपने प्रेमी के पास प्रेम-पत्र लिखाकर भेजती है और फिर उसका उत्तर भी, कुछ दिनों की प्रतीक्षा के बाद, स्वयं लिखाती है। प्रेम-दशा की प्रसक्ष जगत में ऐसी बात अइत् मालूम होती है, तर्कद्वीनता किन्तु जीवन की भावुकता-पूर्ण स्थिति में इससे भी अधिक आश्चर्यजनक काम होते देखे गये हैं। प्रेमिका तथा प्रिया, नायिका के ये दो भिन्न रूप हैं। जब नायिका सिक्रय प्रेम-तत्पर होती है, तब वह प्रेमिका बनती है और जब उसमें केवल प्रेम को प्रहण करने की पात्रता ही होती है, तब वह प्रिया बनी रहती है। तुल्यानुराग में यह भेद बहुत-कुछ मिट जाता है। जीवन के ये किया-कलाप भावों की गति-विधि की सूचना देते हैं। यामगीतों में जो स्वाद है, वह आजकल के तथाकथित सभ्य पुरुषों को प्राप्त नहीं हो सकता। बुद्धि-व्यवसाय ही जिनके जीवन का ध्येय है, उनके लिये कविताएँ नहीं रची जातीं। प्रामगीत की ही बात क्यों, कविता-मात्र के आस्वाद के लिये जिस सहृद्यता, जिस रसिकता की अपेक्षा होती है, उसमें बुद्धि का पराभव रहता है। हृदय सनातन है, बुद्धि गतिशील है। बुद्धि की सत्ता को एकान्त रूप से अस्वीकृत कर देने पर हृद्य को अपनी गति के लिये क्षेत्र नहीं मिल सकता, किन्तु बुद्धि की प्रबलता भी रस-परिपाक में एक वाधा है। बुद्धिमान रहते हुए भी जो तर्कहीन होकर ग्रामगीत या कछागीत का स्वाद छेता है, वही वस्तत: काव्य-रसिक है।

प्रामगीतों में काल की अवधि को बताने के लिये साधारण इतिवृत्तात्मक ढङ्ग का प्रयोग न कर, गोचर प्रत्यक्षीकरण ह्रप का व्यवहार प्रायः सर्वत्र पाया जाता है। काल-बोध की ऐसी काव्योपयुक्त प्रणाली से प्रामगीत की रचयित्रियों ग्रामसीत में की भावकता तो झलकती ही है, साथ ही काल-बोध याम-जीवन के अनुकूल मीग्धत्व का निर्वाह भी

हो जाता है।

कदनी उमिरिया सास निविया लगायेन. कवनी उमिरिया गये बिदेसवा हो राम ॥१॥ खेळत कूदत बहु बरि निविया लगाये, रेखिया भिनत में बिदेसवा हो राम ॥२॥ फरिगी लहसिगै निविया उरिया. तबहु न आये तोर बिदेसिया हो राम ॥३॥

बहु कहती है-हे सास जी ! तुम्हारे परदेशी पुत्र ने किस उन्न में यह नीम लगाया था और किस उन्न में वे परदेश गये ?

सास ने कहा—खेलने-कूदने की उन्न में उसने नीम लगाया था और रेख भींजते वह परदेश गया।

बहु कहती है—नीम फलने भी लगी। 🗪 लहलहा उठी। हाय ! फिर भी तुम्हारा परदेशी नहीं आया।

> वीदिन बटी बटवा पलटी नीचायो हौ, सिलंग डाबी लगे गयो भरफुले होंगे ही। मैं रूपा हुँ गयो भर जोवन बटवा छोग, बीदिन बटी बीले पलटी नीचायो हो ॥

[पाणिग्रहण के बाद वह विदेश गया था, तब से नहीं लौटा। उसके लगाये सिलंग के पेड़ में फुल लग गये हैं।

मैं, अब, हे पथिक ! युवती हो चुकी हूं, लेकिन वह अभी तक नहीं लौटा।]

इतिहास और काव्य—दोनों की शैलियाँ भिन्न-भिन्न होती हैं। संख्यासे कलांशों के दीर्घत्व का जो बोध होता है, वह इतिहास की शैंछी है और जो उसका एक गोचर समन्वय उपस्थित करता है, वह काव्य है। नीम या नींबू का वृक्ष रोपकर जो पति विदेश गया, वह अबतक न लीटा, पर वह वृक्ष अब फूलने-फलने लगा है। काल के मापदण्ड की यह प्रणाली कान्य-कला का कौशल नहीं, हमारी आरण्यक संस्कृति का प्रतिफल है। प्रकृति का यह साइचर्य सनातन है। पेड़-पौधों में प्राण-प्रतिष्ठा, विज्ञान ने चाहे उसे आज प्रमाणित किया हो, मानव-जीवन के साथ ही कल्पित की गई है। बोध्य और रम्य में तात्त्विक अन्तर है। बोध बुद्धिगत प्रतीति है और रमण हृद्यगत। इसी कारण गीत में इत्यगत प्रतीति के लिये, वर्षों की संख्या के रूप में बुद्धिगत काल-बोध न कर, एक छोटे ब्रक्ष के बड़े होने का इन्द्रियम्बाह्य विधान उपस्थित किया गया है। ऐसे रमणीय वर्णन से विगत काल जीवन्त तथा प्रत्यक्ष हो उठता है। प्रतीति की इस पद्धति पर चलने से काव्य में सजीवता झलकती है। अंगरेजी में भी ऐसे लाक्षणिक प्रयोग बहुत होते हैं। इसी प्रकार 'उसकी अवस्था पन्द्रह वर्ष की हैं के बदले 'उसने अपने जीवन में पन्द्रह वसन्त देखे हैं जैसा प्रयोग अब साधारण काव्य-कौशल समझा जाने लगा है।

स्त्री और पुरुष रचयिताओं के दृष्टिकोण एक दूसरे से कुछ भिन्न-से रहते हैं। मानवता के नाते भावनाओं में कुछ विशेष

अन्तर नहीं होता, किन्तु कुछ ऐसी बातें रहती हैं, जो जीवन के भावना-भेद को स्पष्ट करती हैं। प्रणय-भाव को बनाये रखने के लिये स्त्री और पुरुष, दोनों के हृद्य में दोनों की ग्रामगीत में प्रतिष्ठा वनी रहती है, परन्तु साधारणतः श्चियाँ स्रीत्व और अपने हृद्य में पुरुषों को रखने की अपेक्षा स्वयं पुरुषत्व उनके हृदय में ही रहना ज्यादा पसन्द करती हैं। यामगीत और कलागीत दोनों ढङ्ग की रचनाओं में यह प्रवृत्ति देखी जाती है। इसके अतिरिक्त कवयित्रियों ने अपने गीतों में स्वकीया के प्रेम, त्रिरह, उच्छ्वास की जितनी प्रतिष्ठा दी है, उतनी पुरुषों ने नहीं। प्रामगीतों में स्वकीया के सरल प्रेम की सार्मिक व्यञ्जना है। कुछ ऐसे गीत भी हैं, जो स्वकीया की प्रतिष्ठा के अनुकूल नहीं पड़ते, किन्तु ऐसे गीत जीवन की विधि के नहीं, निषेध के सूचक हैं। शृङ्गारिक कवियों ने अपनी विलासवृत्ति के परितोष के छिये स्त्रियों से कौन-कौन-सी चेष्टाएँ न कराई हैं। इसका यही कारण है कि उन काव्यों की रचना करनेवाले पुरुष हैं। इसकी प्रतिक्रिया खियों में भी होती रही है और अवसर मिलने पर पुरुषों के संभ्रम तथा श्रष्टता को उन्होंने नीचा दिखाया है। किन्तु ; विडम्बना की बात यही है कि स्त्री और पुरुष, दोनों अपने-अपने स्थान पर ही हैं और रहेंगे। निदयाँ समुद्र में न गिरें तो जायँ कहाँ! विलासिता का लक्ष्य एक ही है, स्त्री और पुरुष दोनों अपने-अपने मार्ग से एक ही केन्द्रबिन्दु पर पहुँचते हैं। कहीं पुरुष ने स्त्री को विरह से पगली बना दिया है, तो कहीं स्त्री ने ही पुरुष की खूव धिज्जयाँ उड़ाई हैं। एक शामगीत में रसिक कन्हैया की अच्छी खबर ली गई है---

मोरे पिछवरवां कुम्हरवा की बसरी, अच्छी-अच्छी मेदकी भँवायो जी ॥१॥ चलाये रे कुम्हरवा, चाक दहिया वेचन हम जाइब जी ॥२॥ चाक चलेहीं गुजरिया, असकै दिधया छेवैया छोभि जावै जी ॥३॥ хx XX хx एक घर नांधि दूसर घर नांध्यों, तिसरे में मिले हैं कन्हैया जी ॥६॥ छोडो कन्हैया बहिँयाँ हमारी. हमरे सप्टर बड़े जालिम जो ॥१०॥ तुमरे सद्धर को मैं हथिया पठेहीं, तुमको बैठरिहौं अपने राजहि जी ॥ (१॥ XX хx XX छोड़ो कन्हैया बहियाँ हमारी, सहयां हमरे दुख दारुन जी ॥१६॥ तुमरे बलम का मैं करिहों वियहवा, एक गोरी एक साँवर जी ॥१७॥ तनियक पिछवड़ होइ जाओ कान्हा, जमुना में खेलिहों हुबैया जी ॥१८॥ एक बुड्डी भारिन दुसर बुड्डी मारिन, गोरिया उत्तरि गई पारै जी ॥१९॥ लागे गह्या चरवहवा, पुछन

बखरी गुजरिया बताओं जी ॥२०॥

जाइके बैठे कान्हा ुअँवाँ जगत पर,

बखरी गुजरिया बताओ जी ॥२१॥ जैहिके दुआरे कान्हा बांधे है पँड्रवा,

वही गुजरिया की बखरी जी ॥२२॥ हाथ में चुड़िला पाँव में बिक्रिया,

पहिरिन चटक चुनरिया जी ॥२३॥ निहुरे निहुरे गुजरी अंगना बहारैं,

पीछे ठाढ़े कन्दैया जी ॥२४॥ लागी कहन परोसिन उनसे,

पीछे बहिन तुमरी ठाढ़ी जी ॥२५॥ ना तो चचाके ना तो बबाके,

दुसरी बहिन कहाँ पावा जी ॥२६॥ तुमरा वियाह बहिन हमरा जनमवा,

दुसरी बहिन तुम पायो जी ॥२७॥ दूनों बहिन मिलि पिसना जो पौसें,

मूसर घुमावें मस्दाने नी ॥२८॥ दूनों बहिन मिलि कुटना जो फूटैं,

मृसर घुमावें मरदाने जी ॥२६॥ दूनों बहिन मिल्ठि रोटिया वनावें,

थपकी चलावें मरदाने जी॥३०॥ दूनों बहिन मिलि जेंवन जो बैठीं,

कौर उठावें मरदाने जी ॥३१॥ एक दिन बीता दूसर दिन बीता,

कान्हा कहेन सुसकाई जी ॥३२॥

जीजाजी खटिया बरीठा में डारी,

हम तुम छतब महिलया जो ॥३३॥

खटिया बहिठ कान्हा रसभिर चितवें,

भौंहां चलवें मरदाने जी ॥३४॥

समुभि समुभि मन हँसी गुजरिया,

भपटि के भागि दुवारे जी ॥३४॥

भागो कन्हैया जियरा बचाओ,

XX XX XX.

भागो कन्हेया जियरा बचाओ, आह्रये सैयां बड़ दारून जी ॥३६॥ ओदनी उतारि कान्हा अँगना में फेंकेनि, लहुँगा उतारि जतसारी जी ॥४०॥ हालाहाली टिकुली उतारे न पावनि,

कृदि गग्नेन ढँड्वारी जी॥४९॥ इथवा बजायके हँसी गुजरिया, ठहरौँ च कान्हा रस ऌट्टी जी॥४२॥

[ मेरे पिछवाड़े कुम्हार का घर है। है कुम्हार ! तुम बहुत अच्छी तरह चाक चलाना और सुंदर मदुकी बना देना। मैं दही बेचने

जाऊँगी ॥१.२॥

कुम्हार बिकहा—हे गूजरी ! मैं ऐसा चाक चलाऊँगा और ऐसी सुंदर मदकी बना दूँगा कि दही छेनेवाला लुभा जायगा ॥३॥

गूजरी दही बेचने निकली। एक घर में बेचकर, दूसरे घर में गई। तीसरे में गई। वहाँ उसे कन्हैया मिल गये। उन्होंने गूजरी की बांह पकड़ ली। गूजरी ने कहा—हे कन्हैया! मेरी बाँह छोड़ दो। मेरे ससर बड़े क्रोघी हैं॥६,१०॥

कन्हैया ने कहा—मैं तुम्हारे सद्यर के लिये हाथी भेजूँगा और तुमको राजगदी पर बैठा टूँगा ॥११॥

xx xx xx

गूजरी ने फिर कहा—है कन्हैया, मेरी बाँह छोड़ दो। मेरे स्वामी वहे ही कठोर स्वभाव के हैं ॥१६॥

कन्हैया ने कहा—मैं तुम्हारे स्वामी का दो विवाह करा दूँगा। एक साँवली होगी, दूसरी गोरी ॥१७॥

गूजरी ने छुटकारे का जब कोई उपाय न देखा, तब उसने कहा—हे कन्हैया, जरा तुम मुँह उधर कर लो। मैं यमुना में एक डुवकी ले लूँ ॥१८॥

कन्हेंया ने उसे हुवकी मारने के लिए छोड़ दिया। एक हुवकी के बाद दूसरी हुवकी मारकर वह पानी ही पानी में उस पार हो गई और अपने घर चली गई॥१६॥

कन्हैया उसका घर खोजते हुए चले। उन्होंने गोरू-चरानेवालों से पुछा—हे भाई ! दही वेचनेवाली गूजरी का घर मुक्ते बता दो ॥२०॥

कन्हैया कुएँ की जगत पर जाकर बैठे। उन्होंने पनिहारिन से प्रा ेहे पनिहारिन ! मुक्ते गूजरी का घर बता दो ॥२१॥

पनिहारिन ने कहा—है कन्हैया, जिसके द्वार पर भैंस के पँडवे बँधे हैं, वही गूजरी का घर है ॥२२॥

कन्हैया ने हाथों में चूड़ियाँ, पाँवों में विछुवे और शरीर पर चटकीली चुनरी पहन की ॥२३॥

गूजरी मुकी हुई अपने आँगन में माड़ू लगा रही थी। पीछे मुङ्कर वह देखती है, तो कन्हैया खड़े हैं ॥२४॥ पड़ोसिन ने गूजरी से कहा—देखो, तुम्हारी बहन खड़ी है ॥२५॥
गूजरी ने कहा—न तो मेरी कोई चचेरी बहन है, न कोई सगी। यह
बहन कहाँ से आई ? ॥२६॥

कन्हैया ने कहा—हे बहन ! तुम्हारा विवाह हो जाने के बाद मेरा जन्म हुआ था। इस प्रकार मैं तुम्हारी दूसरी बहन हूं ॥२७॥

दोनों बहनें मिलकर आंटा पीसने लगीं। दूसरी बहन का हाथ मर्द की तरह चलता था ॥२८॥

दोनों बहनें मिलकर कूटने लगीं। दूसरी बहन का हाथ मर्द की तरह उठता था ॥२६॥

दोनों बहनें मिलकर रोटी बनाने लगीं। दूसरी बहन की थपकी मर्द की तरह चलती थी ॥३०॥

दोनों बहनें मिलकर भोजन करने बैठीं। दूसरी बहन मदं की सरह कौर उठाती थी ॥३१॥

एक दिन बीता, दूसरा दिन बीता। तीसरे दिन कन्हेया ने मुसकुरा कर कहा-॥३२॥

जीजाजी की खाट बरोटे (बरंडे) में डाल दो। हम तुम महल में सोवें ॥३३॥

खाट पर बैठकर कन्हैया रसीली चितवन से देखने लगे और मर्द की तरह भौंह चलाने लगे ॥३४॥

गूजरी को पहले ही से शक था। वह ताड़ गई। कन्हैया की चतुराई समभकर वह मन ही मन मुसकुरा रही थी। इतने में भाषटकर वह दरवाजे की और भागी ॥३४॥

उसने कहा—हे कन्हैया, भागकर अपनी जान बचाओ। मेरे महा-क्रोधी सहर आ गये ॥३६॥ कन्हैया ने ओड़नी उतारकर आँगन में फेंक दिया और लहँगा जाँत के घर में। पर जल्दी में टिक्कली (बेंदी) उतारने का मौका न मिला। वे डँड्वार (पाख) कूदकर घर से बाहर हो गये॥४०-४१॥

कन्हैया को भागते हुए देखकर गूजरी ताली बजाकर हँसने लगी और बोली—कन्हैया, भागे कहाँ जाते हो ? आओ न ? रस लूटो ॥४२॥ ]

ऐसी ही एक किवता पद्माकर की है—

फागु की भीर, अभीरिन में गिह गोविदे है गई भीतर गोरी।

भाई करो मन की पद्माकर उत्तर नाई अबीर की भोरी।

छीनि पितंबर कम्मर तें छ विदा दई भीड़ि कपोलन रोरी।

नैन नचाय कही मुसकाय "लला फिरि आइयो खेलन होरी"।

[फगुये की उमंगभरी बड़ी में गोषियों ने कन्हैया को गिरफ्तार किया और एक कमरे में बंदकर इच्छानुसार अवीर-गुलाल से उनकी मरम्मत की। कपोलों में अबीर खूब मलकर बगर की घोती छीन उन्हें नंगा कर दिया और मुसकानभरी चितवन के साथ उन्हें विदा करती हुई वे बोलों—'लला, फिर होली खेलने के लिए आना।']

ऐसी रचनाएँ एक विशेष प्रकार की द्योतक हैं। स्त्री ने पुरुष को अपनी श्रेष्ठता का जैसा अभियुक्त बनाया, माल्लम होता है, प्रकार के प्रतिनिधित्व में, उसे सहर्ष स्वीकृत कर लिया। जिस चेष्टा से स्त्री की विलास-वृत्ति संतुष्ट होती है, उससे दूर रहना रसिक पुरुषों के लिए भी संभव नहीं। स्त्री और पुरुष दोनों की लालसा, बासना, विलासिता आदि मनोवृत्तियाँ दो भिन्न उद्देश्यों से प्रेरित होकर भी एक ही लक्ष्य में सन्निहित हो जाती हैं। जहाँ रचना का उद्देश्य कुत्सित मानसिक विलास नहीं रहता, बस्कि स्त्री के

सतीत्व की मर्यादा दिखाना होता है, वहाँ वाणी की प्रतिपत्ति यथा-संभव पाठक या श्रोता के हृदय में तदनुकूल मनोविकार ही उत्पन्न करती है। यह भी एक मानसिक विलास ही है, किंन्तु जीवन को शक्ति देनेवाला और महत् सींदर्य से भरा हुआ विलास है। स्त्री का सतीत्व एक मर्यादा है। प्रामगीतों में ऐसी बहुत-सी कथाएँ हैं, जिनमें स्त्रियों ने अपने अनुपम साहस, धेर्य, चातुर्य से अपने सतीत्व की रक्षा की है। स्त्रियाँ बुद्धि से किंचित् ही पराजित होती हैं, भाव से सहज ही पराभूत हो जाती हैं।

प्रामगीतों में यत्र-तत्र ऐतिहासिक तथ्यों का भी समावेश किया गया है, जिन्हें हम 'सत्य कल्पनाएँ' कह सकते हैं। ऐसे बहुत-से गीत हैं, जिनका आधार कोई-न-कोई ऐतिहासिक पुरुष या स्त्री हैं और ऐसे विषयों पर जो परंपरागत गीत हैं, वे समाज को अपनी दिशा में बराबर आत्मशक्ति देते रहे हैं। गाई स्थिक या पारिवारिक जीवन से सम्बन्ध रखनेवाले गीतों में कुछ तो मुखजनक करुणापूर्ण हैं और कुछ करुणाजनक मुखमय। अधिकांश प्रामगीत, जिन्हें स्त्रियाँ ज्यादा पसन्द करती हैं, करुणाजनक होते हैं; क्योंकि स्त्री-प्रकृति स्वामाविक रूप से स्वपीड़न-प्रधान होती है। भारतीय जीवन का सामान्य स्वरूप प्रामगीतों में ही मिलता है, कलागीत में उसका स्वरूप विशेष संस्कृत तथा शिष्ट होकर रूढ़ तथा परम्परामुक्त हो गया है।

## नवाँ अध्याय

## कलागीत की प्रवृत्तियाँ

<mark>श्रामगीत में जीवन का जो सरल रूप सन्निहित किया गया,</mark> वह कलागीत में, उसी वेश में, समाविष्ट नहीं हो सका। उसमें ऐसे कितने विजातीय द्रव्य मिले, जिनके कारण त्रामगीत की कल्पना में जीवन का सौन्दर्य भले ही कुछ बढ़ा, प्रकृति किन्तु वास्तविकता के साथ वह सम्बन्ध नहीं बना रह सका। जीवन-तत्त्व की जो अपूर्व विशेषता प्रामगीत में व्याप्त थी, वह कछागीत में सर्वत्र नहीं पाई जाती। 'अतः हमारे वर्त्तमान काव्य-क्षेत्र में, यदि अनुभूति की खच्छन्दता की धारा प्रकृत पद्धति पर अर्थान् परम्परा से चले आते हुए मौखिक गीतों के मर्मस्थल से शक्ति लेकर चलने पाती, तो अपनी ही काच्य-पर-म्परा होती—अधिक सजीव और खच्छन्द की हुई ''। कलागीत के सम्बन्ध में जैसे हम एक दूसरे कवि के विषय में अपनी रुचि या अरुचि का प्रश्न उपस्थित कर सकते हैं, वैसा विवेक प्रामगीत में नहीं रहता। कालिदास या भवभूति, तुलसी या सूर, देव

आचार्य रामचन्द्र शुक्रु : हिन्दी-साहित्य का इतिहास, पृष्ठ ৬२८।

या बिहारी में कोई किसी की रचना पसन्द करता है, तो कोई किसी की; किन्तु प्राम-गीतों के समूह में इतना व्यक्ति-भेद नहीं होता, क्योंकि वहाँ वैयक्तिक सन्ता का वह मूल्य ही नहीं रहता।

याम-गीत और कला-गीत में साधारणतः कोई तुलना नहीं हो सकती, क्योंकि दूसरा पहले का विकास-मात्र है। बाल-सीन्दर्य और यौवन-सौन्दर्य में जो अन्तर है, वही उन याम्-गीत और दोनों में है। प्राम-गीत में जातीय हृदय की स्पर्श कला-गीत का करने की जो अपूर्व मार्मिकता है, बह कला गीत में भेद नहीं। इस मार्मिकता से इस व्यक्तिगत या जातीय रूप में बहुत बढ़ आए हैं, किन्तु तरुणता में जीवन का जो स्वाद है, वह बचपन की मधुर स्मृतियों को रसहीन नहीं बना देता, प्रत्युत् अधिक अमसर होने पर भी कभी-कभी आरम्भ की बातें सुखद माळ्म होती हैं। बाल्यावस्था का जो जीवन-तत्त्व है, वही किशोर, यौवन तथा वृद्धावस्था तक अविच्छित्र रूप से विकसित तथा प्रवाहित होता चलता है। उस में केवल अवस्था-विशेष के कारण थोड़ा-बहुत संकोच-विस्तार होता है और अन्त में वह बही पहुँचता, जहाँ से उसका आरम्भ हुआ है। सभ्यता भी जब अपनी पराकाष्टा तक पहुँच जाती है, तब वहाँ से पीछे हटने कला-गीत भी अपने कृत्रिम आदर्श तक पहुँचकर स्वाभाविकता के अनुसन्धान में पीछे हटने को वाध्य होता है।

कला-गीत की साधारणतः दो पद्धतियाँ हैं — अन्तर्मुखी तथा बहिर्मुखी। जहाँ हम बाह्य जगत का चित्रण अप्रस्तुत विधान के द्वारा करते हैं, वहाँ हमारी वृत्तियाँ साहश्यमूलक चित्रों के सहारे

अपनी अभिव्यक्ति चाहती हैं, किन्तु अन्तर्मुखी काव्य में इम अपनी वृत्तियों की सचाई के लिए बाहर के प्रमाण या मापदण्ड खोजने का प्रयत्न नहीं करते। यही सम्वेदनात्मक फला-गीत की शैली है। गीतों या मुक्तक काव्यों में इसकी दो पद्धतियां प्रतिष्ठा आवश्यक है। जब कवि एक द्रष्टा के ह्रप में शेष जगत की किसी वस्तु का वर्णन करता है और अपनी रुचि, अरुचि, प्रेम, घृणा आदि भावों से यथासम्भव अनासक्त रहता है, तब वह वर्णन बहुत-कुछ निरपेक्ष कहा जाता है, किन्तु तात्त्विक दृष्टि से न तो कोई कवि अपने व्यापार में अनासक्त रहता है और न उसका कोई वर्णन ही निरपेक्ष माना जा सकता है। 'सर्व सर्वत्र सर्वदा' वर्त्तमान रहता है। व्यापार-दृष्टि से कवि यथासम्भव अपनी सत्ता को अप्रकट रखने की चेष्टा करता है। ऐसा प्रयत्न प्रबन्ध-काव्य की रचना में विशेष सुविधाजनक है। गीत या मुक्तक काव्य में सम्वेदनात्मक शैली का विधान उपयुक्त होता है। किसी नायिका के सौन्दर्य-सम्वेदनात्मक वर्णन के लिए तरह-तरह के उपमान जुटाये जाने गैली का स्वरूप पर भी द्रष्टा के हृद्य-तत्त्व का यदि उसमें पता न लगे, तो सारा वर्णन कल्पना का महल ही मालूम होगा। वह चन्द्रमुखी है, वह बड़ी सुन्दर है, वह अत्यन्त सुन्दर है, इतना या इस प्रकार बहुत कुछ कह चुकने पर भी जिस सुन्दरता का बोध नहीं होता, वह केवल—'आह, वह कितनी सुन्दर है !'—जैसी मार्मिक वाणी से हृदयङ्गम हो जाता है। सुन्दरता का यह सम्वे-दनात्मक स्वह्म है। पहले ढङ्ग की उक्तियाँ बुद्धिगत बोध से ज्यादा सम्बन्ध रखती हैं और पिछ्छी उक्ति हृदय की अनुभूति

है—प्रतीति है। ऐसी उक्ति प्रमाण-सापेक्ष्य नहीं होती और परिणामतः वह हृदय पर अमृतपूर्व प्रभाव डालती है। जिनके हृदय में किसी भाव की गम्भीर तथा मार्मिक अनुभृति नहीं हुई रहती, वे भी मजमून बाँधने का बहुत हौसला रखते हैं और बाँधते-बाँधते, कल्पना के सहारे, भावों से इतनी दूर बढ़ जाते हैं कि वे वास्तविक काव्य के बदले एक तमाशा खड़ा कर देते हैं। जिनके पास अनुभृति-पोषित गम्भीरता तथा मार्मिकता है, वे बहुत कुछ कहने का हौसला नहीं रखते। केवल वचन-विदय्धता ही काव्य नहीं है। कम-से-कम वाणी में हृदय की अनुभृति को अभिव्यक्त करने में योग देनेवाली प्रकृति भाव-केन्द्र के समीप की ही रहती है। अनुभृति की गम्भीरता वाणी को संयत रखती है। जिन्हें हृदय की यह विभूति प्राप्त नहीं, उनकी वाणी कल्पना की हवा में उड़ती चलती है।

अनुभूति एक तथ्य है, किन्तु कल्पना सदा व्यक्तिगत होती है। महत् अनुभूति के बिना विराद कल्पना बाल् की भीत है। जिस कल्पना में अनुभूति की नींव कमजोर रहती, अनुभूति और वह न तो टिकती है और न प्रभाव ही उत्पन्न कर सकती है। अनुभूति की उपेक्षा कर उड़ने-वाली कल्पना उड़ मले ही जाय, पर वह अपने सार-सर्वस्व को छोड़कर उड़ती है। इसीलिये वह हृदय को रमाने के बदले उसे कौतुक और वैचित्र्य में डाल देती है। यह एक वैज्ञानिक सत्य है कि ऊँची अट्टालिका या पहाड़ की चोटी पर चढ़कर नीचे भूमि की ओर देखने से भय और उल्लास का जो सौन्दर्य माल्क्स पड़ता है, वह ह्वाई जहाज पर चढ़ कर नहीं। अट्टालिका या पहाड़

की चोटी का भूमि के साथ जो अभिन्न सम्पर्क है, वही दृष्टा के हृद्य में विद्युत का प्रवाह सङ्घारित करता है। हवाई जहाज पर उड़नेवाले को पृथ्वी की विद्युत्-शक्ति प्राप्त नहीं होती। उसे जगत् के दृश्य में केवल वैचित्र्य और कौतुक ही मिलता है। इसी प्रकार अनुभूतिहीन कल्पना, जीवन-तत्त्व को छोड़कर उड़ने के कारण, हृद्य को अपने साथ नहीं ले जा सकती। काव्य के प्रत्येक पद में हृद्य-तत्त्व नहीं खोजा जा सकता, प्रत्येक पंक्ति में भी उसका निर्वाह सम्भव नहीं। इर टहनी में फूल भले ही खिले, पर हर पत्ते में फूल खोजना पागलपन है। टहनियों के झुरमुट में, पत्तों के हरे-भरे आवरण में, खिले फूल की जो शोभा होती है, वह ऊजड़ डालियों में नहीं। कल्पना का वितान उसी सीमा तक शोभाषद माना जा सकता है, जहाँतक वह अनुभूति को अभिन्यक्त करने में सहायक बनती हो। केवल कल्पना और चैचित्र्य की प्रधानता में जितने काव्य बने, उनका प्रभाव मानव-जीवन पर यथेष्ट नहीं पड़ा। जनता के प्रति कवियों का जो दायित्व है उसे, समझने तथा उसके अनुसार अपने काव्य की रचना करने की उन्होंने चेष्टा नहीं की। परिणाम वही हुआ, जो ऐसी स्थिति में सम्भावित था। जनता ने इसी कलावाद की कारण ऐसे बहुत-से कवियों का गुरुत्व नहीं चस्तविकता स्वीकृत किया। विनोद में ही उनको उड़ा दिया। कुछ आलोचकों की यह धारणा है कि 'कला, कला के **छिए' की भावना 'खट्टे अंगूर कौन खाय' से ही सम्बन्ध रखती** है। जनता ने वैसे काव्यों को जब जीवन के उपयुक्त न पाया, तब वैसे काव्य केवल कला की दृष्टि से, कला की कृतियाँ माने

गए। बहुत-से किन जो अपनी रचनाओं के द्वारा किसी गम्भीर विषय की शिक्षा देना चाहते थे, वे भी निनोद में उड़ा दिए गये और उनकी सारी कृतियों का मूल्य मनोरखनमात्र रहा । जीवन के गम्भीर उद्देश्य की प्राप्ति का साधन वे न बन सकीं। जनता की ऐसी धारणा अबतक भी निर्मूछ नहीं हुई है और 'आप किन हैं' के भाव से उसकी सारी मनः स्थित समझी जा सकती है। संस्कृत के एक किन ने बहुत ही व्यथित होकर कहा है—प्रशंसा के स्लोक वनाकर भेजने से क्या लाभ ! अपने दुखों की चर्चा से भी कुछ लाभ नहीं। सम्भव है, वह धूर्च मेरी इन सब बातों को केवल किन कल्पना ही समझे । किनयों की अवस्था उनके लिये गौरव-पूर्ण नहीं, बेलिक जनता के सामने उनके महत्त्व का पराजय है।

्रहिन्दी के कला-गीत का आविर्भाव-काल साधारणतः वीरगाथा का समय ही माना जाता है। यो हिन्दी-भाषा के स्वरूप के अन्तर्गत आनेवाली कविताएँ दो-चार शताब्दि पहले से ही होती रही हैं। मानव-जीवन जब भोजन-वस्न की चिन्ता से मुक्त-सा हो

<sup>9.</sup> In bringing his bold criticism of English Social life on to the stage, Bernard Shaw attracted immediate attention, though few thought of taking his criticisms seriously. His exposures and attacks were witty and amusing, and the British public soon came to adopt him as a sort os licensed iconoclast which is a sure way of rendering a reformer ineffective.

David Daiches: Literature And Society, p. 263. २. वृथा गांका श्लोक श्लमलमलीको पमरुज । कदाचिद धूर्तोऽसी कविवचनमित्या करुपति ॥

जाता है, तब उसे युद्ध और प्रेम की बात सूझती है। अपनी स्थिति के निर्वाह या उसके प्रसार की इच्छा से जो युद्ध किए जाते हैं, वे प्रेम के साथ स्पष्ट सम्बन्ध नहीं रखते। बहुत से युद्ध केवल प्रेम के नाम पर अपनी महत्त्वाकाँ क्षा युद्ध केवल प्रेम के नाम पर अपनी महत्त्वाकाँ क्षा की पूर्ति के निमित्त किये जाते हैं। सच्चे अर्थ में जो युद्ध है, उसका वर्णन इतिहासकार करते हैं और दूसरे ढंग के युद्धों का वर्णन कविगण। मानव-जीवन के किया-कलाप में स्त्री-जाति की प्रेरणा का बहुत बड़ा हाथ रहा है। रामायण-महाभारत के भीषण युद्धों के चाहे और कारण रहे हों, किन्तु, सीता-हरण तथा द्रीपदी-चीर-हरण तो स्पष्ट ही हैं।

पुरुष और स्त्री के मनोविज्ञान में एक भेद की विशेषता है। पुरुष वाह्य सौन्दर्थ पर जितना निमम्न हो सकता है, उतनी स्त्रियाँ नहीं, और अन्तः सौन्दर्य पर स्त्रियाँ जितनी पुरुष-स्त्री का विमुग्ध हो सकती हैं, उतना पुरुष नहीं। इसका मनोवैज्ञानिक भेद यह तात्पर्य नहीं कि स्त्री और पुरुष के <mark>मनोविज्ञान का यह भेद बिलकुल गहरा है। वाह्य आर अन्तः</mark> सौन्दर्य का महत्त्व अपनी स्थिति में ही रहता है। पुरुष की दृष्टि नारी के बाह्य सीन्दर्य पर और नारी की पुरुष के अन्तः सीन्दर्य पर पहले आकर्षित होती है। सुन्दरी रमणी तथा वीर पुरुष दोनों ही बन्दनीय माने जाते हैं। काव्य में पुरुष कवियों ने स्त्री के सौन्दर्य-वर्णन पर जितना ध्यान दिया, उतना उनके गुणों पर नहीं, और स्त्री कवियित्रियों ने भी पुरुष के गुणों पर जैसी अन्तर्द्धि रखी, वैसी उनके रूप पर नहीं। रूप और गुण के वर्णन दोनों ही ओर से हुए हैं, किन्तु स्वाभाविकता तथा प्रकृति

के अनुसार स्त्री-पुरुष के सामान्य सम्बन्ध का यह स्पष्ट अन्तर है। वीरता के गुणों पर स्त्रियों को आत्म-समर्पण करते बहुत सुना गया है। किसी विपत्ति या कष्ट से छुटकारा दिलानेवाले वीर के साथ सुन्दरियों ने जो सौजन्य दिखलाया है, वह सहज ही काव्य में स्थान प्राप्त कर चुका है। स्त्रियों ने पुरुषों के हृदय में जो रमणीय स्थान प्राप्त किया, वह केवल उनके वाह्य सौन्दर्य के बल पर नहीं, उनके अन्तः सौन्दर्य का भी उसमें काफी श्रेय रहा है। किसी रमणी के मुख से अपनी प्रशंसा के शब्द सुनकर पुरुष को जो आहाद होता है, वह उसकी प्राप्ति के अनुकूल प्रयत्न में कम श्रेरणा नहीं देता। कुछ दिनों तक कला-गीत का केन्द्र-स्थल युद्ध-प्रयत्न के बाद रमणी-रत्न की प्राप्ति का मनोरम वर्णन ही रहा। इस प्रकार के वर्णन में एक ओर स्त्री का रूप-सौन्दर्य, दूसरी ओर पुरुष का शौर्य-वीर्य और मध्य में दोनों विन्दुओं को मिलानेवाला प्रेम प्रधान बना रहा।

राजा या राजकुमार प्रारम्भ से ही आखेंट-प्रिय होते आये हैं।
सोती हुई सिंहनी को जगाकर शिकार खेलनेवाले राजकुमार को
जन-समाज में जो प्रतिष्ठा प्राप्त होती है, वह
पुरुष की
सोई सिंहनी पर वाण चलानेवाले को नहीं।
अनायास या बिना प्रयास जो राजकुमारी प्राप्त
हो जाती, उसको रमणी-रस्न का पद नहीं मिलता था, चाहे वह
पट्टमहिषी ही क्यों न हो। दुष्यन्त ने तृणीर से बिना वाण चलाये
ही शकुन्तला के हृदय को प्रेम-विद्ध कर दिया, किन्तु कुछ दिनों के
उपरान्त कण्य-आश्रम के मृग-शावक भले ही दुष्यन्त को याद रहे
हों, बेचारी शकुन्तला उनकी स्मृति में भी बची न रह सकी!

युद्ध के हेतु जब गीण हो जाते हैं या निर्बल पड़ जाते हैं, तब बहुवा 'युद्ध-युद्ध के लिये' ही किये जाते हैं, ठीक उसी प्रकार जब काव्य के हेतु-तत्त्व को दिग्झम हो जाता है, तब 'कला, कला के लिये' ही मान ली जाती है। हेतु का औचित्य नष्ट होने पर ही ये तमाशे खड़े होते हैं। जीवन में युद्ध और प्रेम के स्वाभाविक स्फुरण होते हैं। जो बस्तु सहज ही प्राप्तव्य है, उसकी, युद्ध-प्रसङ्ग उपस्थित कर, दुःसाध्य बना देने ने यौवन और पराक्रम की अपने प्रदर्शन का उपलक्ष्य मिल जाता है। हेतु को निश्चित रखने के लिये कवियों को इसी उपलक्ष्य के उद्देश्य से वर्णन का अवसर प्राप्त हो जाता है। कला-गीत में युद्ध और प्रेम बहुधा मूल लक्ष्य के रूप में नहीं, प्रस्थुत वर्णन के उपलक्ष्य में ही समाहत हुए हैं।

युद्ध और प्रेम के समन्वय की अनुकूल परिश्चिति ज्यों-ज्यों दूर होती गयी, त्यों-त्यों प्रेम को अपने विकास का एकाधिकार मिलता गया, पर वह सर्वथा लौकिक नहीं बना रह सका। अन्तरसाधना के रूप में उसमें ज्ञान का योग हुआ, किन्तुं हृदय-पक्ष को महत्त्व नहीं देने के कारण प्रेम-तत्त्व को विकास का समुचित क्षेत्र नहीं मिल सका। रागात्मक तत्त्व से हीन अन्तरसाधना मनुष्य के चित्त को त्यां नहीं कर सकती, उसे समझा-बुझाकर एक दूसरे स्तर पर अवश्य खड़ा कर सकती है। ज्ञान-योग मिलाक की आँखें खोल सकता है, पर हृद्य को रमा नहीं सकता। निर्मुण में जब मानव-हिस्य को परितृप्ति न मिली, तब सगुण रूप में उसे शान्ति मिली। ज्ञान-पक्ष में गुद्ध और रहस्य की भविनाएँ इतनी विकट तथा

जटिल रूप में उपस्थित हुई कि साधारण मनुष्य के लिए ज्ञान-पक्ष अज्ञेय ही बना रहा । सुफियों का प्रेम-तत्त्व अन्यत्र चाहे वासना-यस्त ही रहा हो, परन्तु हिन्दी-काव्य में उसने रूपक के सहारे जीवन का सौन्दर्य उत्पादित किया। चराचर सृष्टि के साथ मानव-हृद्य को सहानुभूति-सूत्र में बद्धकर अखण्ड जीवन का आभास देना प्रेम-कथाओं की विशेषता है और यह विशेषता सफी कवियों में पर्याप्त थी। भावात्मक रहस्यवाद का प्रवेश होते ज्ञान-योग की ही काव्य में योगियों तथा तांत्रिकों के साधनात्मक रहस्यवादिता रहस्यवादं के छिये गुँजाइंश नहीं हो सकी। अपनी अटपटी वाणी यां उल्टवाँसियों से सामान्य जनता की बुद्धि पर आतङ्क जमाने के अतिरिक्त ज्ञानवादियों ने उपासना को सम्मुख कर उनके हृद्य पर भी अधिकार करने की चेष्टा की। 'जो ब्रह्म, हिन्दुओं की विचार-पद्धति में, ज्ञान-मार्ग का एक निरूपण था, उसीको कबीर ने सुफियों के ढरें पर उपासना का ही विषय नहीं, प्रेम का विषय बनाया और उसकी प्राप्ति के लिए हठ-योगियों की-सी साधना का समर्थन किया । इस प्रकार उन्होंने भारतीय ब्रह्मवाद के साथ स्फियों के भावात्मक रहस्यवाद, हठ-योगियों के साधनात्मक रहस्यवाद और वैष्णवों के अहिंसावाद तथा प्रपत्तिवाद से मेल मिलाकर अपना पन्थ खड़ा किया। उनकी वाणी में ये सब अवयव स्पष्ट लक्षित होते हैं"। इस तरह परि-स्थितिवश, निर्गुण ब्रह्म को भी उपासना के क्षेत्र में निरुपाधि से सीपाधि बनाया गया, पर उपासना का बाह्य खरूप विवाद्यस्त बना ही रहा।

१. आंचार्य रामचन्त्र शुक्लः हिन्दी - साहित्य का इतिहास, पृष्ठ ९४

पूर्वभारत में राधाकृष्ण के उपलक्ष्य पर प्रेम-माधुरी की जो वंशी च्जी, उसका खर मिथिला के आम्र-कुँजों में गूँजता हुआ वज की गिलयों तक प्रतिध्वनित हो उठा। राधाकृष्ण सगुणवाद का के भिन्न-भिन्न रूपों और प्रयत्नों पर जो रसात्मक प्रेम-योग दृष्टि डाली गई, वह काव्य में अतुलनीय है। मुक्तक रचनाओं के द्वारा प्रेम के विविध रूपों का इतना रमणीय वर्णन किसी भी साहित्य का शृंगार है। सगुणवादी कृष्णभक्तों ने अपनी बीणा पर राधा-कृष्ण के प्रेम का जो गान गाया, उसमें स्वर तो साधारणतः वही था, किन्तु हृदय की मार्मिकता अपूर्व थी। कृष्ण का बाल-रूप-वर्णन जिस मनोवैज्ञानिक विशेषता के साथ किया गया, वैसा शायद ही अन्यत्र हुआ हो। नित्य नये-नये भजन के रूप में अपने उपास्य राधाकृष्ण के भिन्न-भिन्न रूपों, उनकी क्रीड़ाओं का वर्णन कर कृष्णभक्त कवियों ने अपनी अपूर्व विदग्धता का परिचय दिया। उनका यह संयत स्वर, कुछ काल का व्यवधान पाकर, रीतिकाल के कवियों की वाणी में अनियंत्रित होकर गूँज उठा। इस बीच में लोक-व्यवस्था के निरूपण के लिये राम-जैसे नायक को अपना आराध्य बनाकर काव्य का एक आदर्श ज्यस्थित किया गया 🍐 जगत् और जीवन के विविध रूपी का जितना समन्वय रामायण में मिछता है, उतना अन्यत्र किसी काव्य में नहीं। समाज के आचार-विचार, धर्म-शिष्टाचार आदि की रचनात्मक समीक्षा कर, समाज को एक आदर्श का अनुगामी बनाने की चेष्टा की गई। उस समय लोक-गीतों के रूप में जितनी भी शैलियाँ यत्र-तत्र बिखरी पड़ी थीं, उन सब का समावेश कला-गीत के रूप में कर दिया गया। जीवन में प्रेम-तत्व

का जो रूप अबतक अप्रसुटित तथा असंयत हो रहा था, वह स्पष्ट तथा संयत रूप में उपस्थित किया गया। सगुणवादी भक्त कियों ने अपनी रचनाओं के द्वारा जन-समाज के हृदय के रागात्मक पक्ष को बहुत ही रमणीय आलम्बन दिया, जिससे समाज को शक्ति मिली, उसका मनोरखन हुआ। इसके साथ ही भक्त कियों—निर्णुणवादी तथा सगुणवादी, दोनों—ने रसात्मक पक्ष के अतिरिक्त उपमा, उत्प्रेक्षा, रूपक, अन्योक्ति तथा नीति के वचनों से सामाजिक अञ्यवस्था की तीव्र आलोचना की और विधि-निषेध का मार्ग बताते हुए अपने-अपने दृष्टिकोण के अनुसार, समाज-कल्याण का उपदेश दिया। काञ्य को उनकी सेवा में साधन-स्वरूप होकर उपस्थित होना पड़ा। रसात्मक प्रसङ्ग के अभाव में चाहे काञ्यत्व न भी उद्घासित हुआ हो, किन्तु उनकी वाणी से समाज ने लाभ उठाये और अपने विचार में परिवर्त्तन या संशोधन करने में भी बहुत कुछ वह समर्थ हुआ।

दरवारी ढंग की किवताओं में रचियताओं का ध्यान स्वकीया
से मुड़कर परकीया की ओर उद्घासित होने छगा। मुगछ
बादशाहों के आधिपत्य तथा आश्रय नीति ने इस
प्रवृत्ति को उभाड़ने में बड़ा सिक्रय भाग छिया।
दिशा-भेद
विदेशी साहित्य के प्रभाव से भारतीय दाम्पत्य
जीवन की सुरुचि में बड़ा व्याघात उत्पन्न हुआ और निष्क्रिय
राजा-महाराजों की रंग-रेछियों के सुर-तान पर कछा-गीत भी
नाचने छगा। कछा-गीत का यह आदर्श प्रेम की स्वतन्त्र
उद्घावनाओं को ही दृष्टि में रखकर बनाया गया, क्योंकि विवाह
में प्रेम को एक निश्चित परिधि के भीतर ही विकास का अवकाश

मिलता है। प्रेम में जहाँ कर्त्तव्य और अधिकार की भावना रहती है, वहाँ उसके उच्छृङ्खल विकास की सम्भावना नष्ट हो जाती है। परंकीया के वर्णन में भावनाएँ उच्छृङ्खल रहती हैं, उनके लिए कोई भी बन्धन नहीं होता। विवाह में प्रेम को जिस संयत और नियन्त्रित रूप में दिखाना पड़ता है, उससे मुक्ति पाने के लिए कवियों ने परकीया को ही अपना विषय बनाया। परकीया के श्रेम या तथाकथित प्रेम में कल्पनाओं को जी परकीयां नायिका स्वच्छन्दता मिलती है, वह स्वकीया में नहीं। का महत्त्व लोक-बन्धन में कवियों को अपनी भावनाओं के स्वतन्त्र स्फुरण की सुविधा नहीं रहती। खासकर बैठे-ठाले के मन की मौज, परकीया को उपलक्ष्य मानकर, ज्यादा व्यक्त की जा सकती हैं। यही कारण हुआ कि बहुत लेम्बे अर्से तक परकीया ही रसिक कवियों की दृष्टि में प्रधान लक्ष्य-बिन्दु बनी रही। देव कवि के अनुसार—जोग हू ते कठिन संयोग परनारी को— परकीया का संयोग योग से भी कठिन समझा गया और इस कठिनता के प्रयासी बहुत से रसिक कवि तथा उनके पाठक बने । घर में सती सुन्दरी को छोड़कर गलियों की खाक छानने में ही उन्होंने अपनी बहादुरी समझी। परकीया के अतिरिक्त गणिका भी स्वन्तत्र उद्भावनाओं की प्रेरणा देनेवाली नायिका बनी रही ; किन्तु, परकीया के वर्णन में कवियों को जी महत्त्वं का आनन्द मिला, वह गणिका में नहीं। स्वकीया, कारण परकीया तथा गणिकी तीनों नायिकाओं के मति कवियों की अन्तर्शृतियाँ भिन्न-भिन्ने रूप से अग्रसर होती रहीं। स्वकीया के सहज प्रेम में उन्हें अपनी केल्पना के क्षेत्र की

विस्तार नहीं दिखाई पड़ा। गणिका भी उनका विशेष मनोरञ्जन करने में समर्थ नहीं हो सकी। प्राप्तव्य की दुस्साध्यता उसके महत्त्व को बढ़ा देती है। जो वस्तु अनायास या थोड़े प्रयत्न के साथ प्राप्त की जा सकती है, उसके प्रति मनुष्य की मोह नहीं होता। आखेट-प्रियता मनुष्य की प्रकृति है। जिस वस्त को प्राप्त करने में कुछ दिकतें उठानी पड़ती हैं, उसका स्वाद कुछ अधिक प्रिय माळूम होता है। इसी प्रवृत्ति ने स्वकीया तथा गणिका, दोनों से अधिक परकीया की ओर ही कवियों का ध्यान आकृष्ट किया। इस प्रकार के कला-गीत विशेषतः उसी श्रेणी के व्यक्तियों का मनोरञ्जन करते रहे, जो जीवन की वास्तविकता से दूर रहकर हृद्य की वासना का अन्तर्व्यतिक्रम ज्यादा पसन्द करते थे। उन्हें अपनी विलासमय भावनाओं की प्रकृति के विश्लेषण तथा उनके अन्तर्दर्शन की स्वाभाविक सुवृति थी और ऐसा करने के छिये उनके पास अवकाश भी था। रसिक कवियों के ऐसे निष्क्रिय पाठक या श्रोता को किसी उत्तेजनाजनक उपाख्यान के घटनानुक्रम की अपेक्षा भाव-विकृति में ही विशेष सुख प्राप्त होता था। ऐसे निरुद्यमों का काव्य एक ही संस्कार या प्रकृति के भावों का चर्वित-चर्वण करता रहा और कुछ सूक्ष्म मनोवैज्ञानिक विशेषताओं को छोड़कर साहित्य की बहुत निम्न कोटि का काव्य मिला।

रसिकता कोमल भावों की आसक्ति का विलास ही है। ऐसी आसक्ति बिना किसी लक्ष्य के भी होने लगी। अपनी लालसा को शून्य में बढ़ाकर भी लोग उसके तथाकथित सौन्दर्य का रसास्वादन करने से न चूके। जीवन का न तो कुछ संघात रहा और न कुछ छक्ष्य, पर भावों के विलास में ही काव्य की सारी मर्यादा तोड़ दी जाने लगी। वाह्य जगत में जो सीन्दर्य है, उसकी अप्राप्यता से जो तृष्णा बढ़ने लगी, उसके परितोष के लिये हवा में ही मूर्ति-निर्माण की कल्पना सस्ती जान पड़ी। स्वकीया के अतिरिक्त परकीया तथा गणिका के वर्णन में जब साहित्य-शास्त्रियों ने रसाभास की धमकी दी, तब राधाकृष्ण के आलम्बन पर श्रंगारिक कविताएँ रची जाने लगीं। कवियों का एक सम्प्रदाय ही ऐसा निकला, जो अपने मनोभावों को एक ही दिशा में व्यक्त करता रहा। राधाकृष्ण के उपलक्ष्य पर न मालूम ऐसी कितनी रचनाएँ की गईं, जिनका अस्तित्व किव के अन्तर्जगत् के बाहर कहीं न था।

रीति-काल में रस, अलङ्कार और नायिका-भेद के अन्तर्गत इतना सूक्ष्म विवेचन हुआ, जितनी संस्कृत साहित्य-शास्त्र के पूर्वाचार्यों ने कल्पना तक न की होगी। रीति-काल की काल का मूल आधार तो संस्कृत साहित्य-शास्त्र ही रखा गया, किन्तु विवेचन और विनियोग की सूक्ष्मता में संस्कृत का यथातथ्य आधार न रह सका। किन्यों आप आचार्य, दोनों समानार्थक माने जाने लगे। वह कि ही क्या, जिसने शास्त्रीय पद्धति का पांडित्यपूर्ण प्रतिपादन न किया, और वह आचार्य ही कैसा, जिसने अपनी रसमयी रचनाओं के भिन्म-भिन्न उदाहरण न दिये हों। यही स्थिति थी। उस समय कियों ने मुख्यतः विलास-वृत्तियों को ही सन्तुष्ट करने का प्रयत्न-विस्तार किया, जीवन-संघर्ष से उत्पन्न समस्याओं के प्रति वे प्रायः

तटस्थ रहे। नाम गिनाने छायक दो-चार किन ऐसे अवस्य हुए, जिनकी वाणी में दूसरा स्वर था, किन्तु काछ का प्रतिनिधित्व उनसे न हो सका। नायिका-भेद के अङ्गोपाङ्ग के वर्णन में रीति-काछ के किवयों ने मानों सारा रस-भण्डार खर्च कर खाळा।

नायिका-भेद स्त्रियों का वस्तुतः सूक्ष्म मनोवैज्ञानिक विश्लेषण है, किन्तु इसके अतिरिक्त जीवन की दूसरी अवस्थाओं में भी मनोविज्ञान का उपयोग हो सकता है, यह सोचने का अवकाश ही किसे था। स्वकीया, परकीया तथा गणिका नायिका-भेद 💶 के मुख्य भेदों के सिवा उनके अगणित अवस्थी-विश्लेषण भेद किये गये। काव्य में यह संस्कार इतना दृढ़ रहा कि उसकी परम्परा अब भी किसी-न-किसी रूप में जारी है। नायिका-भेद के अन्तर्गत 'देश-सेविका' जैसी कई तरह की नायिकाएँ भी स्थान पा गर्यो । यह शुभ प्रयत्न नहीं माना जा सकता। शृङ्गार के आलम्बन के रूप में ही नायिका-भेद का अस्तित्व है। जन-सेवा के नाम पर घरसे बाहर निकलनेवाली कुलाङ्गनाओं की गणना नायिका-विधान के भीतर करना, शास्त्रीय दृष्टि से चाहे ठीक भी माना जाय, पर नैतिक विचार से राष्ट्र की लजा का विषय है। अभिसारिका नायिकाओं की संख्या में भी दूनी वृद्धि हो गई। शास्त्रीय अभिसार के विचार से, कृष्ण पक्ष तथा शुक्ल पक्ष के कारण, कृष्णाभिसारिका या शुक्लाभिसारिका. दो नायिकाएँ मानी गई थीं। किन्तु विवेचन के इस युग में केवल दो से काव्य का काम न चला, दिवसाभिसारिका नाम से इस ढक्क की तीसरी नाथिका निकली। यह भी सन्तोष करने की बात न

थी। सुकुमार तथा भावुक कवियों ने खप्राभिसारिका के अस्तित्व को भी खीकृत कर लिया।

पुरुष ने स्त्री को सदा अपनी भावनाओं के अनुकूछ ही देखा
है। एक 'स्री' शब्द ही ऐसा है, जो अपनी मूछ अर्थ-स्थिति में है;
अन्यथा इसके जितने भी काव्योपयुक्त पर्याय या समानार्थक शब्द
हैं, सब पुरुष की भिन्न-भिन्न भावनाओं के द्योतक हैं। पुरुष की सौंदर्य-छिप्सा ने स्त्री को सुन्द्री, रमण-प्रवृत्ति ने रमणी, कामना ने कामिनी, प्रेम ने प्रिया, प्रेमिका या प्रणयिनी, विलास ने विलासनी और इस प्रकार अनेक प्रवृत्ति में स्त्री
प्रवृत्तियों ने उसके अनेक रूप दिये हैं। इन सब शुङ्गारिक रूपों के अतिरिक्त, गम्भीर

सब शृङ्गारक रूपों के अतिरिक्त, गम्भीर काव्यों में, उसकी गम्भीर प्रकृति का विधान भी धर्मसंगिनी, जाया, महिला, देवी, गृहिणी, आर्या आदि के रूप में किया गया है। लेकिन शृङ्गारिक कियों के भीतर स्त्री के इन रूपों को देखने की न क्षमता थी और न ऐसी महत् बुद्धि ही। शृङ्गारिक कियों ने इतने से ही स्त्री का पिण्ड न लोड़ा। स्त्री के अङ्ग-विशेष या किया-विशेष के उपर भी उसका नामकरण किया। सुनयना, सुलोचना, मृगाक्षी, चन्द्रवदनी, कृशोदरी, नित्रिक्वनी, सुकेशिनी आदि नाम अङ्ग - विशेष के और गजगामिनी, मृदुभाषिणी, सुहासिनी आदि नाम उसके किया-विशेष के निर्देशक हुए। स्त्री के उसी गुण या धर्म के उपलक्ष्य पर नामकरण किया गया, जी पुरुष की ऐन्द्रिक तृप्ति का साधन है। शोभन दृष्टि, चिक्तत चित्रवनं, बङ्किम कटाक्ष तत्काल ही चित्त पर प्रभाव डालते हैं, मीठी बोली तुरत मन को मोह लेती है। ऐसे गुण या धर्म जो स्त्री

की आन्तरिक भावना या चेष्टा को बताते हैं, हाव के अतिरिक्त ध्यान में नहीं छाए गए। स्त्री की छजा, संकोच, भीरुता आदि ने भी पुरुष का काफी मनोविनोद किया, इसिछये साहित्य शास्त्र से अनुमोदित होकर ऐसे गुण-धर्म काव्य में महत्त्वपूर्ण स्थान पा गए। नायिका की 'नाहीं' में भी किवयों को अपूर्व स्वाद मिछा। पुरुष ने स्त्री के जिस रूप में, जिस भाव में, और जिस चेष्टा में अपना मनोरज्जन नहीं पाया, उसका वर्णन काव्य में कदाचित् ही हुआ। जीवन की गम्भीर समस्याओं से उदासीन रहने के कारण, श्रृङ्गारिक किवयों की रचना में वस्तु या भाव-गाम्भीर्य नहीं आ पाया। प्रणय-पक्ष के जितने भी सम्भावित स्वरूप हो सकते हैं, उनका ही रमणीय वर्णन किया गया। जीवन को इसी दृष्टिकोण से देखनेवाछे मनमौजी रिसकों के छिये देव किव ने 'अष्ट्याम' रचकर—अपनी दिनचर्या बनाने की चिन्ता से भी उन्हें मुक्त कर दिया।

वियोग का भार क्षियों के उत्पर जितना लादा गया, उतना पुरुषों पर नहीं। कालिदास के यक्ष तथा अज ने इस भार की, प्रेम के गुरुत्व के कारण, अवश्य उठाया, किन्तु परवर्ती काव्यों में यही प्रवृत्ति नहीं रही। स्त्री-प्रकृति में, जीवन के दुःख को एकनिष्ठ रहकर सहन करने की जितनी क्षमता रहती है, उतनी पुरुष में नहीं। विरह की असहा वेदना, स्त्रियों के ही शिर पर मढ़ी गई और उस भार को उन्होंने बहुत गौरव के साथ ढोया भी, क्योंकि इससे उनका कुछ अपमान तो होता नहीं, प्रत्युत् अपने सम्बन्ध की उनकी विशेषता ही झलकती है। हदय का हदय के साथ, मन का मन के साथ जो

सम्बन्ध है, वही प्रेम या अनुराग है। इसमें यदि एकनिष्ठता नहीं रही, तो वह हृदय को छान्त नहीं कर सकता। एक से दूसरे, दूसरे से तीसरे को प्राप्त करने की चिन्ता हो सकती है, लेकिन चिन्ता विरह नहीं है। चिन्ता का समाधान प्रकारान्तर से किया जा सकता है, पर विरह एक निश्चित प्रकार है। साधारण दुःख भी जीवन में विरह के दुःख से भिन्न होता है। सामान्य दुःख से छुटकारा पाने की जैसी इच्छा होती है, वैसी विरह-दुख से नहीं। यदि ऐसा विरह-दुख समाज-वाह्य न रहा, तो स्त्री की मर्यादा के विचार से वह काव्य में समादरणीय हो जाता है। जो प्रेम चिन्त की गम्भीर वृत्ति से सम्बन्ध नहीं रखता, वह विरह भी उत्पन्न नहीं कर सकता। उससे केवल व्यभिचार की प्रेरणा मिलती रहती है। प्रेम में व्यभिचार को शान्त रखने की क्षमता होती है और यही उसकी सची कसीटी है।

निरपेक्ष प्रकृति-वर्णन की प्रवृत्ति हिन्दी-कवियों में नहीं रही।
प्रकृति को केवल उद्दीपन विभाव के रूप में रखकर, उसके स्वरूप की
प्रकृति-वर्णन
बहुत संकृत्तित कर दिया गया। संस्कृत की
प्रकृति-वर्णन
तरह हिन्दी-कवियों ने उसके आलम्बनत्व का
निर्वाह नहीं किया। प्रकृति का भी अपना
एक स्वतन्त्र रूप है, इस प्रवृत्ति का सम्मान कवि-समाज ने नहीं
किया। जीवन-सापेक्ष्य प्रकृति-वर्णन की प्रकृति ने सुख-विलास
तथा इन्द्रिय-रखन के भाव को बड़ा अवलम्ब दिया। सुखकर
भावों को उद्दीप्त करने के लिये प्रकृति के भिन्न रूपों से जितना
काम लिया गया, दुख के सम्बन्ध के लिये उतना क्या, प्रायः कुछ
नहीं किया गया। वियोग-वर्णन के रूप में प्रकृति का उल्लेख

करना रित-भाव के पोषण-स्वरूप ही होता है। रित-भाव के पोषण के लिये प्रकृति को पूरा पणवन्य ही दे दिया गया। प्रकृति के भिन्न-भिन्न रूप-व्यापार को अपने जीवन-पक्ष के साथ एकरस देखना, भाव-भन्न अन्तःकरण की विशेषता है; किन्तु ऐसी मनः-स्थिति जीवन में सदैव नहीं रहती। जीवन के ऐसे किसी क्षण की प्रतीक्षा करने का धर्य भी हिन्दी-कियों को नहीं था। इसी कारण जीवन के व्यापक रूप को देखने का उत्साह उनमें न था! 'रेकॉर्ड' के जिस अंश पर सई आने से उनके शृङ्गारिक जीवन का स्वर बजता था, उसी पर बार-बार सुइयाँ चढ़ाकर विलासिता की उमंगें खूब जगाई गईं। जीवन के विविध पक्षों का सौन्दर्य उपे-धित कर दिया गया और उसमें केवल गतानुगतिकता ही शेष रही। लगभग तीन सौ वर्षों का हिन्दी-काव्य, प्रगति के विचार से, मन्थर हो गया। उसमें जीवन का नवीन संस्कार उत्पादित नहीं किया जा सका और अपनी सीमा के भीतर ही सूक्ष्म विवेच्यन की हद कर दी गई।

साधारणतः, भावों की क्रिया-प्रतिक्रिया, दो हृद्यों के पारस्परिक व्यवहार से ही उत्पन्न होती हैं। जड़ पदार्थों के प्रति भी
सावों की क्रियाप्रतिक्रिया

पक्षिया रहता है, जटिल तथा प्रतिक्रियात्मक
नहीं। सूर्योदय, चन्द्रोदय, नदी, पहाड़, वन,
उपवन, वर्षागम आदि प्राकृतिक हश्यों को देखकर चित्त में आहाद
होता है, परन्तु उससे किसी जटिल भाव की उत्पत्ति नहीं होती।
जब हृदय में जटिल भाव उत्पन्न होते हैं, तब स्वयं दृष्टा ही हश्य
बन जाता है, कम-से-कम कुछ अंशों में ही वह अवश्य हश्य बन

जाता हैं। भयंकर घाटी, भीषण तूफान, प्रलयंकर बाढ़ आदि को देखकर मनुष्य के चित्त में भय होता है और यह भाव वृत्तिचक्र की तरह जटिल मनोविकार के रूप में रहता है। यह जटिलता उसी स्थिति में उत्पन्न होती है, जब मनुष्य ऐसे भीषण प्राकृतिक दृश्य में प्रत्यक्ष चेतनता का आरोप कर बैठता है। विविध विकल्प में पड़कर ही सरल मनोविकार जटिल हो जाता है।

काव्य में अपनी भावना की सूक्ष्मता को अधिक प्रभाव-व्यञ्जक वनाने के विचार से उसके गोचर रूप का विधान किया जाता है। भाव के इन्द्रिय-प्राह्म प्रत्यक्षीकरण में सजीवता लक्षित होती है। प्रत्येक जाति के धर्म में शक्तियों की मूर्त्त कल्पना होती है। काव्य में सूक्ष्म का यह मूर्त्त-विधान इसी कारण प्रचलित हो गया है। इससे भाव की क्रियाशीलता का प्रत्यक्ष-सा बोध सूच्म के गोचर-होता है और चित्तपर उसके सारे संस्कार अङ्कित विधान का कारण हो जाते हैं। प्रवन्ध या मुक्तक काव्य में जहाँ भाव की समस्त प्रकृति का मूर्त-विधान सम्भव नहीं रहता, वहाँ उसकी किसी एक वृत्ति का ही प्रत्यक्षीकरण कर दिया जाता है। भाव के अङ्गरूप वृत्ति की गोचरता से समस्त अङ्गों की प्राण-प्रतिष्ठा मान ली जाती है। संस्कृत काव्यों में, स्थल-विशेष पर, प्रसङ्गानुसार सूक्ष्म का मूर्त्त-विधान बहुत मिलता है। कृष्ण मिश्र ने 'प्रजोध-चन्द्रोद्य' रूपक लिखकर, इस शैली की काव्य-परम्परा का स्त्रपात कर दिया । भारतेन्दु हरिश्चन्द्र ने अपने 'भारत-दुर्दशा'

अमूर्त का मूर्त-विधान करनेवाछी शैली का संकेत उपनिषदों में मिलता है। प्रबोध-चन्द्रोदय—नाटक की रचना की प्रेरणा उसी आख्यायिका से मिली है, जो बृहदारण्यक उपनिषद् के उद्गीय झाझण (१,३) में सविस्तर

तथा 'भारत-जननी' नाटकों में दुदेंव, भाग्य, आलस्य, सत्यानाश, निर्लज्जता, आशा, धैर्य आदि की पात्र-कल्पनाएँ की हैं। जयशङ्कर 'प्रसाद' ने 'कामना' में और सुमित्रानन्दन पन्त ने 'ज्योत्स्ना' में ऐसे ही कितने अमूर्त्त का मूर्त-विधान किया है। 'प्रसाद' के 'कामायिनी' महाकान्य को भी सूक्ष्म वैदिक कल्पना का ही गोचर आधार प्राप्त हुआ है।

भावों की वृत्तियों का प्रत्यक्षीकरण, रस-पद्धित के अनुभावों में, अच्छी तरह व्यक्त हुआ है। मन और शरीर, दोनों के सम्बन्ध से इसका रहस्य बहुत-कुछ जाना जा सकता है। मानसिक तथा शारीरिक, दोनों तरह के विकार एक-दूसरे से सङ्गित रखते हैं। शरीर-विज्ञान के विवेचन में मनोविज्ञान के मूल का प्रतिपादन किया जा सकता है। अतेर उसके आध्यात्मिक रहस्य का भी उद्घाटन हो सकता है। प्रत्येक भाव का संस्कार बीज-रूप से मनुष्य के चित्त पर अङ्कित रहता है। अनुकूल सम्वेदन से वह संस्कार जागरित होकर वृत्ति-चक्र की तरह अपने सजातीय संस्कारों को भी प्रबुद्ध करने लगता है। इस प्रकार स्थायी भाव के अनुकूल सम्रार्थित करते हैं। यह सब किया चित्त के सत्व-गुण-प्रधान अवस्था में ही होती है,

विणत है। छान्दोग्य उपनिषद् (१,२) में भी इस आख्यायिका का समावेश है। मानव-हृदय में दो प्रकार की वृत्तियाँ उत्पन्न होती हैं---पुण्य तथा परमार्थ और पाप तथा खार्थ। ये वृत्तियाँ इन्द्रियों से उत्पन्न हैं, इसिलये इन्द्रिय को देव और असुर दोनों कहा गया है। गीता के सोलहवें अध्याय में देवी तथा आसुरी सम्पद् के नाम पर ऐसी अनेक वृत्तियों का उल्लेख किया गया है।

क्योंकि सत्वोद्रेक ही रस है। शरीर-विज्ञान के अनुसार किसी बाह्य घटना, दृश्य आदि का जो प्रभाव चित्त पर किस्पत होता है उसका द्वाव वायु-कोष—फुफुस—पर पड़ता है और तदनुसार ही रक्त-सब्बालन की गित तीत्र या मन्द हो जाती है। रित-भाव में जहाँ रक्ताधिक्य होता है, वहाँ भय में रक्ताभाव। दोनों के परिणाम मुखाकृति पर स्पष्ट लक्षित होते हैं। रक्ताधिक्य तथा रक्ताभाव, दोनों ही स्थितियों में रक्त-विकार के रूप में पसीना निकलता है । रित, क्रोध, शोक, भय आदि के कारण मनोवेग की तीत्रता से रक्त-सब्बालन की साधारण गित में जो व्यवधान होता है, उससे प्रस्वेद निकलने लगता है। चित्त और शरीर की इसी प्रकृति का विधान साहित्य-शास्त्र में रस-निरूपण के नाम पर है। साक्त्विक प्रस्वेद, रोमाब्त्र, स्वरमङ्ग, अश्रु, वेपश्रु आदि के तत्त्व इसी प्रकृति के साथ सम्बन्ध रखते हैं।

इस प्रकार देखा जाता है कि शरीर की अवस्था के अनुसार

'तदेशत बहुस्यां प्रजायेयेति तत्तेजोऽस्रजत । तत्तेज ऐश्रत बहुस्यां प्रजायेयेति तद्पोऽस्रजत ॥ तस्यादात्रक च शोचित स्वदते वा पुरुषस्तेजस एव तद्याषो जायन्ते ।

<sup>9.</sup> छान्दोग्य उपनिषद् (६,२,३) में प्रस्वेद के आध्यात्मिक कारण का उल्लेख किया गया है---

तस्यधित्रक्ष च शाचात स्वदतं वा पुरुषस्तेजस एव तद्ध्याषो जायन्ते।
—उसने इच्छा की, 'मैं बहुत हो जाऊँ—अनेक प्रकार से उत्पन्न होऊँ!'
इस प्रकार उसने तेज उत्पन्न किया। फिर तेज ने इच्छा की, 'मैं बहुत हो
जाऊँ—अनेक प्रकार से उत्पन्न होऊँ।' तब तेज ने जल की रचना की।
इसी कारण जब कभी मनुष्य तेज के कारण तीव्र मनोवेग धारण करता है।
तब उसे पसीना हो आता है। तेज से ही जल की उत्पत्ति होती है।
बाह्य रूप से भी सूर्य या अग्नि के तेज से पसीना हो आता है।

मन भी चलता है। शारीरिक कष्ट का अनुभव मानसिक ही होता है। अतः शरीर के साथ मन का सम्बन्ध चित्र और शरीर घनिष्ट ही बना रहता है। सज्जारी भाव के तथा सञ्चारी भाव आलस्य, निद्रा, न्याधि आदि की मूल प्रक्रिया में शरीर-प्रकृति को भुलाया नहीं जा सकता। शरीर तथा चित्त के गुरुत्व से जब उसकी प्रवृत्ति का अभाव-सा मालूम होता है, तब आलस्य का अनुभव होने लगता है। कफ के प्रकोप से शरीर और तमोगुण के आधिक्य से चित्त की ऐसी स्थिति हो जाती है। धातु-रसकरण के वैषम्य का नाम व्याधि है। मानव-शरीर में तीन प्रधान धातु—वात, पित्त तथा कफ—हैं । इनका न्यूनाधिक्य होना ही धातु-वैषम्य है ; भोजन किये हुए अन्न-जल का सम्यक् परिपाक न होना रस-वैषम्य है और ज्ञानेन्द्रियों की शक्ति का मन्द होना करण-वैषम्य है । यही वैषम्य व्याधि है । जिस समय बुद्धिनिष्ठ सत्व और रजोगुण को तिरस्कृतकर तमोगुण के आवि-र्भाव से मानव की सारी इन्द्रियाँ निष्क्रिय हो जाती हैं, उस समय ज्ञानेन्द्रियों की सिकियता के अभाव में, बुद्धि का विषयाकार परिणाम न होने से चित्त की जो तमोगुण-प्रधान वृत्ति है, उसे ही निद्रा कहते हैं । चित्त तथा शरीर की प्रकृति के अनेक रूपों और

नेयायिक निद्रा को वृत्ति रूप न मानकर केवल ज्ञानमाव मानते हैं,
 किन्तु योगवादी उसे चित्त की वृत्ति ही मानते हैं—

<sup>&#</sup>x27;अभाव प्रत्ययाऽलंबन वृत्तिनिंदा' (पातज्ञल योग-दर्शन, १, १०)
—क्योंकि यदि ऐसा न हो तो सुष्ठित के बाद मनुष्य के ज्ञान में कमभक्त होता और 'मैं अच्छी तरह सोया' यह ज्ञान जब रहता ही तब उसे
ज्ञानाभाव कहना उचित नहीं जँचता।

स्थितियों के अनुसार ही जीवन के तत्त्व हैं और इन्हीं तत्त्वों का विनियोग काव्य-साहित्य में सिद्धान्त के नाम पर कर दिया जाता है।

जब कभी हम ऐसी घटना का वर्णन सुनते या ऐसा कोई अपूर्व दृश्य देखते जिससे हमारा पूर्व परिचय नहीं हुआ रहता, तब अकस्मात् आनन्द या विषाद के अतिरेक से, मनोविकार हमारे मनोविकार की प्रकृति के अनुकूल, शरीर और अश्रु की नसों में विकार उत्पन्न हो जाते हैं। हमें रोमाख्न हो आता है, आँखों में आँसू छछछछा आते हैं। अशु-प्रवर्षण भी तेज का ही प्रताप है। हर्ष का आधिक्य जब इस सीमा तक पहुँच जाता है कि हम अपनी साधारण स्थिति में उसको आत्मसात् नहीं कर सकते, तब उसके दुखजनक अतिरेक से आँसू निकल आते हैं। हँसते-हँसते लोट-पोट हो जाने पर भी आँखें छलछला जाती हैं। जितने आनन्द का भार हम सँभाल सकते हैं, उतने से अश्रु-विकार उत्पन्न नहीं होता। आनन्द के साथ-साथ विषाद में भी यह बात प्रायः उसी रूप में पाई जाती है। जितने दु:ख को हम सँभाल सकते हैं, उतने से आँखों में कोई विकार स्पष्ट नहीं झलकता, किन्तु जो विषाद असहा होता है, वह वरवस हमारे हृद्य का मन्थन कर आँसू निकाल देता है। संस्कृत में इसी कारण, चक्षु--आँख--को वक्ता माना गया है। सुख या दुःख जब अत्यधिक हो जाता है, तब वाणी स्वतः मौन हो जाती है। वाणी के मूक होते ही आँखें बोलने लगती हैं। अँस् टपकाकर वाणी के द्वारा वर्णन न्यूनाधिक हो सकता है, पर भाव-निर्देश के छिये वाणी से मौन कहीं अधिक प्रभावशाली सिद्ध होता है। इससे

वर्णन की अनिवर्चनीयता मानी जाती है। प्रवीण कलाकार अतिशय सुख या दुख के समय अपने पात्रों को मूक बना देते हैं।

मुक्तक रचनाओं में प्रसङ्ग की उपयुक्तता या अनुपयुक्तता का निर्णय करना कठिन होता है। कहीं-कहीं केवल काव्य-रीति या रूढ़ि के सहारे ही अनुकूल परिस्थिति या घटना मुक्तक रचना का आक्षेप करना पड़ता है। मन की रस-संबा-और रस-प्रसङ्ग हिणी प्रवृत्ति ऐसी होती है, जो वर्णन के अनुकूल ही परिस्थिति का काल्पनिक विधान कर लेती है। बुद्धि के द्वारा जीवन के आह्वाद को यहण करने की मनुष्य में स्वाभाविक प्रवृत्ति होती है। मधु-लोभी भौरे की तरह पाठक वर्णन पर मँडराने लगते हैं और फिर रस-मग्न भी हो जाते हैं। रसमय प्रसङ्ग के वर्णन में इतना आकर्षण रहता है कि रसिक पाठकों की कल्पना-शक्ति को वह नियन्त्रित कर देता है, इधर-उधर दिशाच्यत नहीं होने देता। कल्पना के जैसे आक्षेप से, जैसे विधान से वर्णन की रमणीयता बढ़े, वैसी ही हमारी मनोवृत्ति हो जाती है। रस-लोभ की प्रवृत्ति भी ऐसी तीत्र होती है कि कभी-कभी असम्भव घटना को भी, थोडी देर के लिए ही सही, अपनी बुद्धि-वृत्ति की गौणता से, सम्भव मानकर हम उसका रस-ग्रहण कर लेते रस-ग्रहण की

हैं। मनस्तत्व का यह सर्वमान्य स्वरूप न होने पर भी वितर्क से उसकी उत्पत्ति कर छी जाती है। यदि ऐसी प्रवृत्ति न हो तो हाथ आयी चिड़िया उड़ जाती है। काव्य और सूक्ति का भेद ऐसे ही प्रसंग पर स्पष्ट होता है। काव्य में रस प्रधान रहता है और सूक्ति में चमत्कार। किसी वर्णन को पढ़कर जब हम साधारणतः 'आह!' कह उठते हैं, तब

वह काव्य-संयुक्त होता है और जब 'वाह !' कहते हैं तब वह चमत्कार-प्रधान रहता है। चमत्कार-प्रकाशन के समय, हृदय की चृत्तियाँ गम्भीर नहीं, छिछ्छी रहती हैं। ऐसी वृत्तियों से रसोद्रेक नहीं होता। अच्छी या अनूठी उक्तियों से क्षणिक मनोरखन भले ही हो जाय, पर वे हृदय को निमग्न नहीं कर सकतीं।

मानव-प्रकृति की विलक्षणता यह है कि वह अपनी जाति, संस्कृति, सभ्यता, सुख-दुख, सम्पत्ति-विपत्ति, सुविधा-असुविधा, मानव-प्रकृति और भाव-विचार के रूप में अपने स्वार्थ को किसी भू-भाग पर केन्द्रित कर देती है। जिसका स्वार्थ राष्ट्र-निर्माण जितना ही संकीर्ण रहता, उसके राष्ट्र की परिधि भी उतनी ही संकीर्ण होती है और जो अपने स्वार्थ का जितनी दूर तक प्रसार कर सकता है, उसकी देश-भक्ति भी उसी सीमा तक क्रिया-तत्पर रहती है। स्वार्थ की यह परिधि कभी-कभी भौगोलिक सीमा को लाँघती हुई विश्व-बन्धुत्व या मानवतावाद में मिलकर सीमाहीन हो जाती है। राष्ट्रका यह रूप सर्वमान्य नहीं। मनुष्य अपनी या अपने जीवन-सम्पर्क में आए हुए व्यक्ति या समाज की जितनी चिन्ता या ममत्व रखता है, उतना दूसरों के छिए नहीं, जो उससे दूर या भिन्न हैं। राजनैतिक प्रेरणा या विम्रह के उपर बहुधा किसी राष्ट्र का उदय-प्रलय निर्भर करता है; किन्तु राजनीति के सारे कारणों को काव्य आत्मसात् नहीं कर सकता। काव्य में राष्ट्रीयता के वे ही उपकरण समाविष्ट किये जा सकते हैं, जिससे मानव-कल्याण की सम्भावना बनी रहती है। छल-प्रपञ्च, पड्यन्त्र-विग्रह को लेकर सामान्य लोक-जीवन में रसात्मक अनु-

भूति उत्पन्न नहीं हो सकती। इसी कारण काव्य औचित्य की सीमा से बाहर अपना चरण-प्रसार नहीं कर सकता।

राष्ट्रीयता डी उद्घावना स्वतः नवीन दृष्टिकोण की उपज है। प्राचीन या मध्य-काल में सात्मिक राष्ट्र की कल्पना भारत में नहीं हुई थी। अपने राज्य या साम्राज्य की विस्तार-राष्ट्रीयता की परिधि तक ही राष्ट्र की सीमा मानी जाती थी, उद्घावना पर राष्ट्रीय चेतनता का जो स्वरूप आज लक्षित है, वह उस सीमा के अन्तर्गत उस समय प्राप्त न थी। समय-समय पर कुछ कवियों ने देश-भक्तिपरक रचनाएँ कीं और अपने आश्रय-दाता वीरों की विरुदावली भी गाईं, लेकिन राष्ट्रीयता के सारे उपकरणों से उनकी रचनाएँ समन्त्रित नहीं हो सकीं। अपने राज्य, प्रान्त या जातीय शक्ति की रक्षा, वृद्धि तथा महत्ता स्थापित करने के लिए जो रचनाएँ हुईं और उनसे देश तथा जाति को जो शक्ति प्राप्त हुई वे अपने अर्थ में सार्थक हैं। उनसे राष्ट्र का बृहत्तर कल्याण-साधन नहीं हो सका, उनका प्रयोजन भी इतना विशाल नहीं समझा गया।

राष्ट्रीय कविताओं की अपनी एक विशेष मनोवृत्ति होती है।
भावना तथा मनोवेग के अनुसार उसकी दिशाएँ बदलती रहती हैं।
राष्ट्रीय कविता
की भनोवृत्ति
के सप में फूट पड़ता है, अभाव या दीनता के
बोध से वह करुणा या विलाप का रूप धारण करता है, उत्तेजना
की स्थिति में वह उत्साह तथा दर्प को अभिव्यक्त करता है और
यदि मनोवेग राष्ट्र की निष्क्रियता तथा कर्त्तव्य-विमुखता से प्रेरित

हुआ रहता है, तो वह भर्त्सना और धिकार के रूप में उबल पड़ता है। राष्ट्र के उपलक्ष्य पर हमारा रोना-गाना, हमारी विभिन्न मनोवृत्तियों को ही सूचित करता है। राष्ट्र की हित-चिन्ता या शक्ति-सम्बर्द्धन में जिस किन का हृदय किसी सम्बन्ध-सूत्र का पता नहीं पा सकता, उसके लिये राष्ट्रीय किनताएँ कुछ तत्त्व नहीं रखतीं। जो किन राष्ट्र के अणु-परमाणु से ममत्व रखता है, जो राष्ट्रीय चेतना के साथ अपने हृदय का पूरा तारतम्य देखता है, उसके लिये राष्ट्र का महत्त्व है और बही राष्ट्रीय किनता रचने का अधिकारी भी है। युग-धर्म के अनुसार स्वर-में-स्वर मिला देना ही पर्याप्त नहीं है।

कला-गीत की एक प्रवृत्ति राष्ट्रीयता-मूलक भी रही है, किन्तु उसकी उद्भावना बहुत पुरानी नहीं। जातीयता की सीमा के बाहर हमारी राष्ट्रीयता नहीं जा सकी थी और उसी सीमा के अन्तर्गत ही कुछ कवियों ने अपनी भारती का उपयोग किया। ज्यों-ज्यों हमारा परिचय एक-दूसरे से बढ़ता गया, सब समान सुख-दुख में सम्मिलित होते गये, त्यों-त्यों हमारी राष्ट्रीय कविता राष्ट्रीय भावनाएँ वृहत्तर होने लगीं। इस की प्रकृति परिस्थिति में भी जो राष्ट्रीयतापरक रचनाएँ हुई, <mark>डनमें मनोवेग की प्रबलता नहीं पायी जाती। डनमें बोध तो</mark> है, पर प्रतीति नहीं। विदेशी शासन ने जब देश-भक्ति तथा राज-भक्ति को 'पृथक्-पृथक् भावनाओं के रूप में उपस्थित कर दिया, तब भी हमारे कवि दोनों विजातीय भावनाओं को प्रायः एक ही स्वर से अभिन्यक्त करते रहे। अपनी करुणाजनक दीनता पर दुख प्रकट करते हुए वे नये शासन से उत्पन्न सुख-सन्तोष का उल्लेख कर देना भी उचित समझते थे। उस समय की परिश्विति ही ऐसी कुछ थी। राष्ट्रीय भावना को पुरस्सर करनेवाली अन्तर्ज्वाला न जन-समाज में थी और न कवि-हृद्य में। राष्ट्रीय जागृति के उत्थान के साथ-साथ देश का वायुमण्डल भी बदलने लगा। जनता में राष्ट्रीय रचनाओं को सुनने-सुनाने की हिम्मत बढ़ने लगी, उत्साह भी आने लगा। आज इस परिवर्त्तित वायुमण्डल में भी, कला-गीत में राष्ट्रीय प्रवृत्ति ने कोई विशेष उल्लेखनीय स्थान नहीं प्राप्त किया है। कुछ उत्साही कवियों ने अपनी वाणीविभूति का उपयोग राष्ट्रीयता के सम्बर्द्ध न में अवश्य किया है, किन्तु उनमें से अधिकांश स्थिति-पालकता का विचार रखनेवाले ही हैं, नव जागरण का शंख फूँककर जनता को उन्मत्त करनेवाले नहीं। यह अवस्था आरम्भ की है, भविष्य में कला-गीत की इस प्रवृत्ति के उच्चाद्र्श की प्रतिष्ठा करने की सम्भावना नष्ट नहीं समझी जा सकती।

छायावाद के आविर्भाव के पहले भी इतिवृत्तात्मक ढङ्ग की रचनाओं से आगे बढ़कर मार्मिक विषयों की ओर कला-गीत की प्रगति शुरू हो गयी थी। बाह्यार्थ-निरूपण की परिपाटी को छोड़ते हुये स्वानुभूतिमूलक कविताओं में भावना-विस्तार के आगे रहस्यमय संकेत भी मिलने लगे थे। छायावाद ने कल्पना का पुट देकर काव्य-शैली की व्यञ्जकता बहुत बढ़ाई। नये ढङ्ग के लाक्षणिक प्रयोग, जिनसे हिन्दी-पाठक परिचित नहीं थे, भाषा की व्यञ्जक शक्ति को बढ़ाने के साथ-साथ नई सूझ का आतंक भी पैदा करने लगे। इति-वृत्तात्मक शैली की प्रतिक्रिया-जैसी छायावादी कविताएँ रची जाने

लगीं और कुछ समय तक तो नये कवियों के उत्साह ने छायावाद को काव्य का सामान्य खरूप-जैसी प्रतिष्ठा दे देनी चाही, किन्तु छायाबाद की काव्य-वस्तु अज्ञेय और अव्यक्त की झाँकी लेने के अतिरिक्त जीवन के किसी दूसरे क्षेत्र में प्रसारित नहीं हो सकी। वस्तु-विन्यास की विश्रङ्खलता, रमणीय कल्पना, छायावाद की चित्र-विचित्र लाक्षणिक वैचित्र्य ही उनका साध्य प्रकृति रहा। विपक्ष-पक्ष का आभास, ऐसी कविताओं में अस्पष्ट ही बना रहा। काव्य-वस्तु को एकदेशीय बनाये रहने के कारण उसमें भावना-विस्तार का क्षेत्र तो प्रायः परिमित रहा, किन्तु करपना को स्वच्छन्द गति मिली। भारतीय शास्त्र-पद्धति की ध्वनि, रीति, रस, अलंकार को कल्पना के उन्मुक्त क्षेत्र में दूसरे ही सुर-ताल के साथ उपस्थित होना पड़ा। लक्षण के ऊपर लक्षणा का इतना भव्य भवन निर्मित किया गया कि हिन्दी के पाठक उसे देखकर विस्मय-विमुग्ध तो अवश्य हुए, किन्तु उसमें प्रवेश करने का द्वार वे न पा सके। वचन-बक्रता तथा बैचित्र्य ने पाठकों के लिये कुछ आकर्षण पैदा किया, पर हृदय के साथ उसका कुछ सामञ्जस्य उत्पन्न न हुआ। छायावाद की रचनाओं से कळा-गीत को सब से बड़ा लाभ इसकी आकर्षक शैली से हुआ, काव्य-वस्तु के रूप में उसका कुछ विशेष हित न हो सका।

छायावाद, रहस्यवाद, हृदयवाद आदि कितने ही 'वाद' कान्य-पद्धित में दिशा-भेद उत्पन्न करने छगे। कुछ छोग छायावाद, रहस्यवाद, हृदयवाद सब का एक ही अर्थ निकाछने छगे और कुछ ने प्रत्येक 'वाद' की अरुग-अरुग व्याख्या की। इतना तो

स्पष्ट है कि एक से दूसरे 'वाद' में भिन्नता की कोई निश्चित सीमा नहीं रखी गई। इतिवृत्तात्मक तथा बाह्यार्थ-निरूपक कविताओं के प्रतिक्रिया-स्वरूप जो भावनात्मक छायावाद, रहस्यवाद तथा अन्तर्न्न ति-मूलक कविताएँ रची गईं और हृदयवाद वे द्विवेदीयुग की कविताओं से भाव, विचार. शैली, सब तरह से भिन्न रहीं। हृद्यवाद् का तथ्य अनु-भूति-मूलक है और इससे किसी ढङ्ग की कविता, यदि वह सच्चे अर्थ में कविता ही है तो, अलग रह भी नहीं सकती। छायाबाद और रहस्यवाद का अन्तर अब तक भी ल्पष्ट नहीं हो सका है और इस युग में ऐसा होना सम्भव भी नहीं। भावात्मक तथा साधना-त्मक रहस्यवाद का युग कब न उतर गया। यदि छायावाद ईसाई सन्तों के छायाभास (Phantasmata) और आध्यात्मिक प्रतीकबाद ( Symbolism ) के अनुकरण पर है और रहस्यवाद वेदान्तिकों के अद्वैतवाद का सगुणपरक उपासनामूळक द्वैतवाद या अंगरेजी काव्य-जगत् के एक अंश में प्रवर्त्तित ( Mysticism ) काव्य-रूप है तो इन सबका सम्यक् निर्वाह किसी सम्प्रदाय में ही सम्भव है। वे काव्य की सामान्य परिभाषा के अन्तर्गत नहीं आते। जीवन में सम्प्रदायगत जो भावनाएँ हैं, वे समस्त काव्य-ज़गत् को आच्छन्न नहीं कर सकतीं । हिन्दी कला-गीत के इतिहास पर समीक्षात्मक दृष्टि डालने से साधारणतः यही पता लगता है कि वस्तवादी या वर्णनात्मक ढङ्ग की कविताओं में स्पष्टता का रूप जो लक्षित होता था, उसमें भावना तथा कल्पना के विस्तार का विशेष अवकाश न था, यथातध्य वस्तु का वर्णन कर दिया जाता था। कायाबाद के रूप में तथ्य को अस्पष्ट रख दिया दिया जाता है

और कल्पना की दौड़ छगाने के लिए बड़ी छूट मिल जाती हैं। रहस्यवाद में अव्यक्त और अज़ेय की व्यक्त तथा ज्ञात-रूप में वर्णित कर उसे हृद्य का देवता बनाया जाता चायावाद में है। ब्रह्म और जीव दोनों के मिलन-व्यापार, कल्पना-तत्त्व वचन-बकता तथा करूपना के वैचित्रय से दिखलाये जाते हैं। यदि वस्तु-स्थिति इतनी ही दूर तक रहे तो ज्यादा घवड़ाने की बात नहीं। ब्रह्म और जीव के उपलक्ष्य पर लौकिक वासनामूलक कविताएँ, अधिकतर रहस्यवाद के नाम पर, काव्य-जगत् में प्रकाशित हुईं। अपनी लौकिक प्रणय-भावना को रहस्यवादी कविता के रूप में लाने की बात को रहस्यवाद में कुछ कत्रियों ने मौन रहकर, निरुत्तर होकर, स्वी-प्रणय-भावना कृत भी किया है। जो सच्चे अर्थ में रहस्यवादी कवि हैं, जिन्हें वैसी दुर्छभ अनुभूति प्राप्त है, उनकी बात में नहीं कहता। रहस्यवाद या छायावाद को काव्य का सामान्य लक्षण न मानते हुए, एक विभाग-विशेष के रूप में जो कवि इस ढङ्ग की कविताएँ रचते हैं, उनसे काव्य का कल्याण ही सम्भव है, अहित नहीं। छायावाद या रहस्यवाद के नाम पर वाग्जाल फैलाकर पाठकों को व्यर्थ अस में डालना, चाहे नैतिक दृष्टि से बुरा न भी माना जाय, पर अपनी आत्मा-प्रवश्चना के विचार से निस्सन्देह पाप है।

कला-गीत स्वभावतः ही पम्परामुक्त होता है। एक परिपाटी को तोड़कर नये क्षेत्र में आते ही उसपर दूसरा भूत सवार हो जाता है। रीतिकाल के अभिसार, नायक-नायिका, हाब-भाव आदि के एंद्रिक सुख-विलास की रमणीय कल्पनाओं से पिण्ड छटा, और यों ही नहीं, आन्दोलनात्मक कान्ति की पुकार मचाकर, तो फिर आध्यात्मिक आवरण के भीतर अज्ञात नायक-नायिका की मौन प्रणय-वासना दुवे पाँच आकर कला-गीत की अपने पूर्व संस्कारों के साथ उसी गढ़े में जा रूढि-प्रियता धँसी। कुछ समय तक कवियों ने अपने काव्य में निर्देश या उपलक्षण को ही महत्त्व दिया, मुख्य अभिधान या अर्थ-बोध पर उनकी दृष्टि नहीं गई। काव्य के आध्यात्मिक अर्थ पर जितना ध्यान दिया गया, उतना हृदय के भावों की संगति पर नहीं। गंभीर भावों की अभिव्यक्ति भी काव्य में अप्रत्यक्ष रूप से ही होती रही। हृत्तंत्री की नीरव झङ्कार, अनुना प्रतीक्षा, मद में झूमना, सूक्ष्म अभिसार, प्रियतम का दबे-पाँव आना आदि जैसी चित्रमयी भाषा में रिञ्जत होकर उसी दल-दल में जा फँसे। ऐसी कविताओं ने हृद्य के ज्ञात पक्ष की तो उपेक्षा की ही, अज्ञेय के रहस्य में लिपटाकर बुद्धि को बड़ा परेशान किया । इस ढङ्ग की काव्य-प्रणाली से भाषा में लाक्षणिक बकता की कुछ विशेषता अवश्य आ गई। कभी-कभी लाक्षणिक प्रयोगों से मन की अव्यक्त भावनाओं का बहुत ही रमणीय चित्र उपस्थित किया जा सकता है। कुछ कृतविद्य कवियों ने इस दिशा में अच्छा काम किया है, परन्तु भाषा की बलात् अर्थ-व्यक्ति का अनाचार भी खूब बढ़ा। भाषा की अर्जित शक्ति से अधिक अर्थ भाँपने पर जोर देने के कारण, उसकी शिथिलता ही बढ़ी। इस प्रकार हम देखते हैं कि काव्य में जब-जब बँधी हुई प्रणालियों से बाहर निकलकर जगत् और जीवन के विविध पक्षों की मार्मिकता दिखाने की प्रवृत्ति अग्रसर हुई, तब-तब वह कुछ द्र चलकर फिर उसी राजमार्ग पर आ गई है। इस प्रयक्ष के कारण काव्य में अवश्य ही कुछ लाक्षणिकता, कुछ प्रगल्मता और कुछ विचित्रता आ गई, पर उसमें जीवन के नकली बंधनों को तोड़कर फिर नये ढङ्ग के नकली बंधन बाँध दिए गये हैं।

नये ढङ्ग की काव्य-प्रणाली में आध्यात्मिकता का गहरा पुट देने के कारण, वह स्वभावतः दुरूह हो गई। तत्त्व-चितक और कवि दोनों की चिन्तना, भावना तथा कल्पना में तत्त्व-चिन्तक जो भेद होता है, वह विशेषतः तथ्य के अनुबंध-और कवि सूत्र को लेकर ही। कवि अपनी प्रवृत्ति को जितनी खच्छन्द गति दे सकता है, तत्त्व-चिन्तक उस सीमा तक नहीं पहुँच सकता। अनुबंध-सूत्र की अर्थ-सम्बन्धी विशेषता कवि की अपनी विशेषता है, जो उसकी रचना को महत् बनाती है। वह अपनी सारी मानसिक सत्ता—बुद्धि और भाव—को लेकर काव्य-क्षेत्र में विचरण करता है। उल्लास, हास्य, विनोद, करुणा, वेदना आदि की अभिन्यक्ति अपनी स्वाभाविक प्रवृत्ति के अनुसार वह करता चलता है, तत्त्व-चिन्तक की तरह बैठकर विवेचन नहीं करता। इसके साथ ही यह भी एक सत्य है कि कवि अपना भाव पाठक या श्रोता को नहीं देता, प्रत्युत् वह उसके अपने सजातीय भाव को ही उदीप्त कर देता है। यदि किसी पाठक या श्रोता के हृद्य में किव के भाव की एकरसता नहीं रही, तो उसका काव्य वैसे पाठक के हृद्य में प्रसार नहीं पाता।

कला-गीत की अति-आधुनिक प्रवृत्ति के भीतर गीत-शैली भी है, जिसका प्रचलन इधर पिछले दिनों से बड़े धड़ल्ले के साथ हो रहा है। कभी-कभी गीत की शीर्षकहीनता भी विज्ञापित कर दी जाती है। कविता का सामान्य शीर्षक—'गीत' रख देने से ही वस्तुतः गीत या वैणिक (छीरिक) के गुणों से वह समन्वित नहीं हो जाती। कुछ कृतविद्य कवियों में गीत रचने की गीत-शैली का स्वाभाविक प्रतिभा है और उसको अपनी प्रचलन भावना के अनुभूतिजन्य आवेग को अखण्ड रूप से अभिव्यक्त करने की क्षमता भी है; किन्तु आज जिस परिमाण में गीत प्रकाशित हो रहे हैं, वे जीवन की मार्मिकता को अपने साथ-साथ ढो नहीं सकते। गीत जिस प्रकार आवेग-प्रधान भावना का एक खण्ड है, उसी प्रकार उनकी अभिव्यक्ति भी अखण्ड होती है। अप्रस्तुत-विधान उसके आवेग की एक-सूत्रता को खण्डित नहीं कर सकता। कवि के हृद्य की अन्तर्ज्जाला, किसी वाह्य प्रेरणा से प्रभावित होकर, उसके सारे अन्तर्वाह्य को एक साथ ही अभिन्यक्त कर देती है। उसमें स्वभावतः ही लय-छंद को अनुकूछ गति प्राप्त हो जाती है। सोच-समझ, अध्यवसाय के साथ, किसी गीत की रचना नहीं होती। वह एक मनोवेग की रचना है। किव के अंतस् में जो भावना घनीभूत हुई रहती है, वह प्रेरणा संकेत पाते ही बाहर निकल पड़ती है-उसके सारे अंतस् को उद्गासित कर देती है। अधिकांश गीत जो अभी हमारे सामने आ रहे हैं, उनमें शीर्षक के अतिरिक्त ऐसी कोई निशेषता नहीं मिलती। गीतों की रचना-प्रकृति की विशेषता जबतक उनमें लक्षित नहीं होती, तबतक अंधे को नयन-सुख कैसे गीत-शैली की मिल सकता है ! कृष्णभक्त कवियों में गीतिकार रचना-प्रकृति की हार्दिकता तथा मार्मिकता का जो तत्त्व था. वह आजकल के गीतिकारों में लक्षित नहीं होता। 'प्रीति करि- काहू सुख न छहा। या 'अब मैं नाच्यो बहुत गोपाल' में जो वाणी की विदग्धता है, मार्मिकता है, वह 'तुम्हें ही चाहा सौ-सौ वार' या 'सकल गुणों की खान, प्राण तुम!' में नहीं झलकती! किन्तु, सभी गीतों की प्रकृति एक-सी नहीं है। कुछ ऐसे गीत भी आधुनिक काल में रचे गए हैं, जिनमें एक निश्चित विन्दु पर हृदय की अनुभूति, व्यथा या उच्छ्वास के रूप में, निकल पड़ी है। उत्पीड़ित या उच्छ्वसित भावना स्वतः अपनी स्वर-साधना कर लेती है। नियम की स्वाभाविकता से उसे अनुकूल मार्ग देती है। कला-गीत की इस प्रवृत्ति का सद्भालन, यदि सचाई और स्वाभाविकता के साथ किया जाय, तो काव्य का श्रीवर्द्धन ही होगा।

कलागीत की आधुनिक प्रवृत्तियों में प्रगतिवादी या प्रगतिशील साहित्य-पंथियों का भी एक समुदाय है, जो काव्य में सामान्य जीवन के चित्रण को महत्त्व देता है। वस्तुतः कला-गीत की काव्य या साहित्य में प्रगतिशीलता कोई विजातीय प्रगतिशीलता तत्त्व नहीं, प्रत्युत जीवन तथा काव्य का सामान्य लक्षण है। प्रगतिशीलता के स्वर को ऊँचा उठाकर उसमें 'वाद' का समन्वय कर देने से प्रतिकिया की गंध आने लगती है। प्रतिक्रिया सर्वत्र बुरी नहीं होती, कभी-कभी जीवन के किसी एक क्रम की बढ़ती हुई गति को रोककर, उसका सन्तुलन करने में इससे काफी सहायता मिलती है। हमारे सामाजिक तथा धार्मिक जीवन में आर्य-समाज ने जिस क्रांति की प्रतिष्ठा की, उसका प्रभाव आधुनिक काव्य-जगत पर कम नहीं पड़ा। इसी प्रकार राष्ट्रीय तथा राजनैतिक जीवन के विकास में साम्यवाद या मार्क्सवाद ने एक नया दृष्टिकोण दिया है। किसी सम्प्रदाय या 'वाद' को

बिना चरम सीमा पर पहुँचाये उसकी प्रवृत्तियों से लाभ उठाया जाय, तो जीवन और काव्य के लिये हितकर ही होता है, किन्तु जीवन और काव्य की सामान्य प्रवृत्तियों के रूप में इनका उपयोग करना प्रायः उसी सीमा पर पहुँचना है, जहाँ से प्रत्यावर्त्तन की अपेक्षा हो जाती है। इस प्रकार जीवन या काव्य कुछ स्थायित्व लेकर, घड़ी के पेंडुलम की तरह, कभी इस दिशा से उस दिशा और उस दिशा से इस दिशा की ओर जाता-आता रहता है। इससे समय और शक्ति का अनावश्यक हास तो होता ही है, जीवन या काव्य भी प्रायः एकांगदर्शी हो जाता है।

प्राचीन काव्य में समाज के विशिष्ट वर्ग को जो सम्माननीय स्थान प्राप्त हुआ था, वह निम्न वर्ग को नहीं। राजा-रानी, विद्वान्-पण्डित, शूर-वीर के चरित्र-चित्रण को आदर्श की प्रतिष्ठा विद्वान्-पण्डित, शूर-वीर के चरित्र-चित्रण को आदर्शवादी दृष्टिकोण के कारण ही काव्य में प्रतिष्ठा मिली थी। समाज के इस वर्ग के प्रतिनिधियों के सम्बन्ध में सामान्य जनता के भाव-विचार आज की तरह संकीण नहीं थे। ऐसे आदर्श पात्रों की काव्यगत प्रतिष्ठा से रस-परिपाक में भी विशेष सहायता मिलती थी। 'राजा' शब्द ही शील, शक्ति, सौंदर्थ, ऐश्वर्य, धीरोदात्तता, परदुखकातरता आदि गुणों का प्रतीक माना जाता था। राजा को ईश्वर का अंश मानने की भावना भी शास्त्रानुमोदित थी। किन्तु, ज्यों-ज्यों जीवन में परिवर्त्तन-पर-परिवर्त्तन आने लगे, समाज में जिस आदर्श को प्रतिष्ठा प्राप्त हुई थी, उसमें कर्त्तव्य-बुद्धि नष्ट होने लगी और केवल अधिकार-भावना ही बचने लगी, त्यों-त्यों सामान्य जनता अपने आदर्श नायक में देवत्व का

हास समझने लगी और सामान्य मानव-जीवन से बढ़कर उसमें और कोई विलक्षणता नहीं देखने लगी। अनता का वह नायक देव से मानव पर आया और जैसा कि लक्षणों से प्रतीत हो रहा है, वह मानव से भी नीचे उतर कर दानव तक आ सकता है। प्रजातन्त्र की बढ़ती हुई भावना ने राजतन्त्र को निःस्व बना दिया। जो दृष्टि आद्शें नमुख थी, वह यथार्थता पर आ टिकी। जीवन के इस महान परिवर्त्तन का प्रभाव काव्य पर पड़े बिना नहीं रह सकता। प्राचीन साहित्य-शास्त्र में नायक के जो विशेषण वर्णित किये गये थे, वे विशेषण तो बने रहे, किन्तु उनके अर्थ विपरीत माल्म होने लगे।

मानवता की इस विजय ने काव्य को कोई नयी दृष्टि नहीं दी।
काव्य की सामग्री मानव-जीवन की विविधता ही रही है। उसमें
काव्य का लत्य—
का कोई भेद नहीं। एक वृद्धा भिखारिणी का
चित्र बनाते-बनाते यदि चित्रकार किसी युवती
रानी का चित्र बना दे, तो वह सफल नहीं माना जा सकता।
चित्रकार का साध्य वृद्धा भिखारिणी को ही चित्रित करना है,
अपनी ओर से भिन्न-भिन्न रङ्गों की कूचियों से उसे रित-सुन्दरी
बना देना नहीं। काव्य में किसान, मजदूर, भिखारी को भी वर्णन
की दृष्टि से वही प्रतिष्ठा मिलनी चाहिये, जो समाज के विशिष्ट वर्गों
को अभी तक मिलती रही है। सद्गुणों का निवास केवल बड़ों में
ही नहीं रहता, छोटे भी उनसे उद्दीप रहते हैं। एक भिखारिणी
के हृदय में स्नेह, वात्सस्य, ममता आदि जो खियोचित गुण मिल

सकते हैं, वे प्रत्येक रानी में प्रायः नहीं मिळते। एक भूखा किसान उदारता, वीरता आदि गुणों से किसी आधुनिक राजा को भी पराजित कर सकता है। ऐसी स्थिति में काव्य की दृष्टि से जीवन की सामान्य कही जानेवाळी विभूतियों का चित्रण व्यर्थ नहीं हो सकता, बल्कि इससे काव्य की विशेषता ही प्रतिपादित होगी।

प्रगतिवाद आदर्श से यथार्थ को ही विशेष महत्त्व देता है। समाज में विधवा तथा अछूत को जो हेय खान था, उसको बद्छने की गुझाइश अब हो गई है। धार्मिक रूढ़ियों प्रगतिवाद और तथा पाखण्डी धर्म-ध्वजियों के कारण जीवन का जन-साधारण की जो वातावरण इतना कलुषित हो गया था, अन्ध-सतर्कता विश्वास तथा परम्परा के नाम पर जो मिलनता आ गई थी, उसका परिमार्जन अब होने लगा है। समाज का कोई भी अङ्ग अपनी दीनता तथा हीनता के कारण ही हैय नहीं माना जा सकता। जीवन के विविध अङ्गों तथा रूपों को अपने भीतर समाविष्ट कर लेने में ही काव्य की सार्थकता है। काव्य का द्वार ऊँच-नीच, धनी-दरिद्र, देव-दानव सबके लिए खुला हैं। उसमें इतनी ही पक्षपात-शून्यता की आवश्यकता है कि समाज के उच वर्ग ने काव्य पर जो एकाधिपत्य जमा रखा था, उसको हटाकर किसी दूसरे वर्ग को भी एकाधिपत्य न दिया जाय। जीवन की सामान्य गति-विधि के अनुसार काव्य में स्थान पाने की जो कोई उपयुक्त पात्रता रखता हो, उसका सम्मान होना चहिये। प्रतिक्रिया का द्वन्द्व यदि काव्य का लक्ष्य बनाया जायगा, तो स्थायी काव्य की सृष्टि सम्भव न होगी और कवियों को कवि की महत् संज्ञा न मिलकर प्रचारक का पद ही प्राा हो सकेगा।

मनुष्य-समाज के जो भिन्न-भिन्न अङ्ग हैं, उनके अतिरिक्त काव्य में उन उपयोगी साधनों का भी उल्लेख होता आया है, जो हमारे

बीद्धिक विकास तथा सभ्यता के परिचायक रहे साधनों की काव्यगत प्रतिष्ठा क्रथक या श्रमिक को काव्य से अपदस्थ रखने के

साथ-साथ उनके ढोल, झोपड़ी, बैल-गाड़ी तथा हँसिया-हथीड़ा को भी अलग रखना पड़ा। जीवन-निर्वाह के इन साधनों में मार्मिकता की कोई कभी नहीं, किन्तु काव्य की दृष्टि से इनमें अभी रसात्मकता की न्यूनता मालूम पड़ती है। यदि सामान्य जीवन को काव्य में प्रसङ्गानुकूल स्थिति प्राप्त हो जाय, तो ये साधन भी रस-प्राह्म रूप प्राप्त कर ले सकेंगे। प्रत्येक देश का काव्य अपनी भूमि के मौलिक आधार को प्राप्त कर ही रसप्राह्म हो सकता है, हँसिया-हथीड़ा भारतीय कुषक-वर्ग के जीवन-निर्वाह के रूप में प्रधान साधन रहे हैं, किन्तु आज प्रगतिशील साहित्यवादियों को इन

साधनों को काव्योपयुक्त बनाने की प्रेरणा अपने देश में नहीं मिली, वे इस प्रेरणा के लिए पराव-लम्बी हैं। भारत के नव जागरण ने भी चर्ला-धुनकी को राष्ट्रीयता का प्रतीक घोषित किया,

किन्तु प्रगतिशीलवादी लेखक को किसी दीन कृषक विधवा के चर्ला कात कर अपने करुणापूर्ण जीवन-निर्वाह के चित्रण की अपेक्षा, किसी बड़ी फैक्टरी या मिल में मजदूरों के हथीड़ों से अग्नि के स्फुलिङ्ग निकालने में ही आनन्द आता है। जीवन के शाश्वत रूप में जो काव्योपपुक्त रमणीयता रहती है, वह आजकल की वैज्ञानिक सम्यता के कारण उठ हुए रूपों में नहीं। भों-भों करती हुई मोटर-कारों के चित्रण की अपेक्षा मन्दगति से टिक्-टिक् करती हुई, बैलगाड़ियों में ही भारत का स्वरूप देखा जा सकता है। सामान्य लोक-जीवन को काव्य का आधार बनाते समय भारतीय प्रकृति की रक्षा का विचार रखना भी उचित है। यदि स्वाभाविक रूप से जातीय तथा राष्ट्रीय जीवन में परिवर्त्तन या संशोधन करने की इच्छा हो, तो प्रभाव भी स्थायी हो सकता और काव्य की मर्यादा भी बनी रह जाती। आज से लगभग बीस वर्ष पहले, कान्ति की पुकार पर एक दिन रूसी साहित्य को भी साम्यवाद की सेवा में, अपने समस्त वैभव के साथ, उपस्थित होना पड़ा था। किन्तु इसका परिणाम, साम्यवाद के देशगत प्रचार की दृष्ट से, कुछ लाभप्रद भले ही हुआ हो, जगत को इस अवधि के भीतर

स्थायो तथा
सामियक साहित्य
का उपयोग
सकता। जीवन में जो-कुछ चिरन्तन है, जो कुछ स्थायी है, उसीके निर्वाह में काञ्य का उपयोग उपयुक्त होता है। हिन्मस्तता या सामाजिक अञ्चलस्था को दूर करने के लिये सामियक साहित्य का उपयोग किया जा सकता है। पर स्वस्थ जीवन की प्रकृति स्थायी साहित्य के अनुकूछ होती है। इस प्रसङ्ग में यह न मूलना चाहिए कि प्रकृतिस्थ जीवन में रोग के कीटाणुओं की तरह ईर्ज्या-द्वेष, छल-प्रपञ्च, मद-मोह आदि के जो अनीतिमूलक भाव रहते हैं, वे वर्जनीय होनेपर भी चिरन्तन जीवन के सत्य हैं। इन स्थायी

कीटाणुओं के परिहार की चेष्टा स्थायी साहित्य-द्वारा होती रही है। जीवन में प्रतिक्षण कान्ति होती रहती है, किन्तु जो कान्ति किसी विशेष कारण से, जीवन के किसी विशेष काल में होती है, उसका अभीष्ट-साधन सामयिक साहित्य के द्वारा ही समुचित है, उसके लिये स्थायी साहित्य को न्यर्थ घसीट कर उसकी मर्यादा नष्ट करने की आवश्यकता नहीं।

## दसवाँ अध्याय

## अन्तर्दर्शन

जीवन और काव्य की तात्त्विक समिक्षा के बाद, उसका विनियोग भी आवश्यक है। किव का आत्मभाव यदि उसके काव्य में सचाई के साथ अभिव्यक्त हुआ है, तो प्रस्तावना उसके काव्य में जीवन का आभास पाया जा सकता है। काव्य के अन्तर्वृत्ति-मूलक विश्लेषण से किव के अन्तर्वृत्ति-मूलक विश्लेषण से किव के अन्तर्वृत्ति-मूलक विश्लेषण से किव के अन्तर्वाकरण का पता चलता है, उसके हेतु और मनोभाव, लालसा और वासना, सबकी झलक भिल्न जाती है। इसके अभाव में हम उसके अभिप्राय को अच्ली तरह नहीं समझ सकते, उसके उद्देश्य के सम्बन्ध में कोई परिचय प्राप्त नहीं कर सकते। जीवन की कितनी ही वृत्तियाँ ऐसी हैं, जो अर्धचेतनावस्था में निस्तृत होती हैं और किव की स्पष्ट चेतना से भी अलग रहकर उसकी प्रवृत्ति तथा कल्पना पर प्रभाव डालने की चेष्टा करती हैं।

मानव-जीवन एक गृह विषय है, अतः उसके सम्बन्ध में कोई भी निर्णय सर्वथा विवाद-रहित नहीं माना जा सकता। काव्य में जिस सीमा तक कवि का आत्मभाव प्रकट हुआ रहता है, वस्तुतः समीक्षा का विषय जीवन का उतना ही अंश माना जाना

चाहिए। उससे अधिक की जिज्ञासा-मात्र हो सकती है, उसका प्रतिपाद्न नहीं किया जा सकता। 'कृत छोकं पुरुषोऽभिजायते'— अपने बनाये हुए संसार में ही पुरुष उत्पन्न होता है। कवि भी, यदि वह वस्तुतः किव ही है, तो अपनी काव्य-कला से पृथक् उसकी सत्ता नहीं मानी जा सकती। किसी भी व्यक्ति का शील और चरित्र उसके विचार तथा कर्म से भिन्न नहीं होता। ऐसी स्थिति में काव्य के रूप में कवि अपनी जैसी भावना व्यक्त करता है, उसीके अनुरूप उसके जीवन का दृष्टिकोण मानना पड़ेगा। किन्तु, इसके साथ ही यह भी सत्य है कि प्रत्येक कवि जीवन की प्रत्येक परिस्थिति में कवि ही नहीं रहता। इसी कारण काव्य-कला की अन्तर्भूमि पर प्रतिष्ठित जीवन, कवि के सारे जीवन को अच्छी तरह आलोकित नहीं करता। उसके किसी अंश का परिचय प्राप्त कर ही विवेचन किया जा सकता है। इस अध्याय में अन्तर्दर्शन के रूप में हिन्दी के कुछ आधुनिक कवियों की समीक्षा, बहुत ही संक्षेप में, की गयी है। कवियों की भिन्न-भिन्न प्रवृत्तियों को, जो उनकी रचनाओं में अपेक्षाकृत प्रधान हैं, दिखलाने का प्रयत्न-मात्र किया गया है। इस प्रयत्न में किसी पूर्वात्रह की प्रेरणा नहीं है। कवियों ने अपनी प्रतिभा तथा कौशल से समीश्रक की सहानुभूति को जिस सीमा तक अर्जित किया है, इसमें उसीका स्पष्टीकरण है।

## श्री पैथिलीशरण गुप्त

मैथिलीशरण गुप्त स्वभावतः प्रबन्ध-काव्य के कवि हैं। गीति-काव्य के लिये जिस आत्म-साधना तथा स्वानुभूति की अपेक्षा होती है, उसका अभाव तो उनमें नहीं माना जा सकता, किन्त उनकी प्रकृति में लोक-पक्ष को जो स्थान प्राप्त है, वह उनका व्यक्ति को नहीं। मैथिछीशरण गुप्त एक वैष्णव कवि हैं, किन्तु महात्मा गान्धी की तरह उदार वैष्णव नहीं। उनके कवि में वैष्णव की साम्प्रदायिक सङ्कीर्णता बनी हुई है और इसका प्रभाव भी उनकी रचनाओं पर अलाधिक पड़ा है। वे एक धर्म-प्राण जातीय कवि हैं, राष्ट्रीय कवि की विशालता का समावेश अब तक उनके कवित्व में पूर्णतः नहीं हो पाया है। भारत-भारती से छेकर साकेत, यशोधरा, गुरुकुल, हिन्दू आदि मुख्य-मुख्य काव्य-मन्थों में उनके हिन्दुत्व की अन्तर्चेतना ही जगी है। मौलाना अलताफ हुसैन हाली के मुसदसों ने ही उन्हें भारत-भारती लिखने की घेरणा दी। इसी कारण हाली की नजर जिस हद तक पहुँची थी, उससे अधिक वे अपनी दृष्टि का भी विस्तार नहीं कर सके। हाली ने अपना विषय मुस्लिम समाज तक ही सीमित रखा, फिर वे भी हिन्द-समाज की परिधि से बाहर जाने की उदारता न दिखा सके। अपनी सीमा में रहकर हिन्दू-राष्ट्र को उन्होंने जीवन की जो स्फूर्ति दी, अपने भिन्न-भिन्न प्रवन्ध-काव्यों के द्वारा हिन्द-जीवन के जो रसात्मक खरूप उपस्थित किये, वे अपने क्षेत्र में अतुलनीय हैं। हिन्दुत्व की गरिमा ने भारतवर्ष की अन्येतर जातियों के प्रति उनके हृद्य में कुछ कवित्व शेष न रखा। उनकी

समस्त रचनाओं में कुछ सौ-पचास पंक्तियाँ ही ऐसी निकाली जा सकती हैं, जिनके द्वारा वे उदार राष्ट्रीयता की झाँकी ले सके हैं।

मैथिलीशरण गुप्त में एक विशेषता है। युगधर्म के अनुकूल वे एक प्रहणशील प्रकृति के कवि हैं। वह एक युग था, जब राष्ट्रीय नव जागरण में अङ्गुत् विद्युत्-सङ्खार कर योग देनेवाली भारत-भारती में भी ब्रिटिश राज्य का अभिनन्दन था और उसके बाद भी अन्वय-व्यतिरेक से उसकी प्रशंसा चलती रही। अब एक दूसरा समय आया है। राष्ट्र ने अपने जीवन के पिछले अध्याय को पलट दिया और कवि ने भी अपने जीवन को राष्ट्रीय दृष्टिकोण से देखना शुरू किया। गान्धी-सम्पर्क ने भारतीय जीवन में जो परिवर्त्तन उपस्थित किया, उसकी ध्वनि कवि की रचनाओं में भी सुनाई पड़ने छगी, किन्तु उस ध्वनि में अभिव्यक्ति की स्वच्छन्दता पूरी तरह नहीं आ पायी। राष्ट्रीय कवि के उपयुक्त भावना का विकास, शायद उनकी प्रकृति को कुछ अन्यथा-सा माऌ्म पड़ता है। उनके राष्ट्रीय दृष्टिकोण में काफी विस्तार का अवकाश है। हिन्दुत्व की अन्तर्ज्योति को निष्कम्प रखते हुए, राष्ट्रीयता के नाम पर, भावना-सूत्र को बढ़ा छे चलने की प्रवृत्ति उनमें आई है, पर प्राचीन वैष्णव-संस्कार तथा नवीन गान्धी-सम्पर्क के बीच उनकी जीवन-प्रकृति परस्पर द्वन्द्व ही करती रही है।

मैंने ऊपर संकेत किया कि मैथिलीशरण पुरातन वैष्णव-संस्कार के पोषक हैं और साथ ही युगधर्म के अनुसार प्रहणशील प्रकृति भी रखते हैं। उन्होंने नवीन काव्य-प्रणाली का स्वागत किया और उसमें अपना सहयोग भी दिया, लेकिन यह सब इसलिये नहीं कि उनमें युगधर्म के पोषण या उसको अपने साथ ले चलने की मौलिक प्रवृत्ति है, प्रत्युत् यह उनकी समन्वयशील प्रकृति की स्थिति-पालकता है। रहस्यवाद की नवीन धारा ने भी उनको कुछ दूर तक प्रभावित किया, पर उनकी सगुणोपासना की भावना ने शायद उस परम तत्त्व में किसी रहस्य को नहीं देखा। आत्म-प्रवक्षना की उस सीमा तक वे नहीं पहुँचे, जहाँ अभी बहुत से तथाकथित रहस्यवादी किव पहुँचे हुए हैं। वे वस्तुतः व्यक्ति-साधना के किव नहीं, लोक साधना के किव हैं। और ऐसे किव किसी भी साहित्य को बड़े ही सीभाग्य से प्राप्त होते हैं। व्यक्त जीवन में व्यक्त सौन्दर्य को देखने की प्रवृत्ति उनमें इतनी स्वाभाविक है कि रहस्यवाद तथा गीति-काव्य से अधिक अपने प्रवन्ध-काव्यों में ही वे अपना आत्म-निरूपण कर सके हैं।

किसी ऐसे पात्र के सम्बन्ध में जिसकी धारणा जन-समाज में पहले से स्थिर रही है, किन की स्वतन्त्रता बहुत-कुछ छिन जाती है। मेघनाद-बध में मधुस्दन दत्त ने लक्ष्मण के प्रति सिद्धत हमारी दृढ़ सहानुभूति को छीनकर मेघनाद को देने की चेष्टा की, पर इस कार्य में वे सर्वथा सफल न हो सके। डिमला के चरित्र के सम्बन्ध में रामायणकार ने जिस 'मौन' का अवलम्बन किया, उसका चाहे जो अथ हो, किन्तु इतना तो स्पष्ट है कि सर्वोङ्गपूर्ण उर्मिला शायद रामायण की प्रधान नायिका के लाग, तेज, सतीत्व तथा कष्ट-सहिष्णुता से उत्पादित हृदय के भाव में अधिक हिस्सा बँटा लेती। उर्मिला को काव्य की उपेक्षिता समझकर उन्होंने उसकी अपेक्षा करनी चाही,लेकिन उनके इस प्रयत्न में जितनी भावुकता थी, उतना संयम नहीं। उपेक्षिता उर्मिला की आँखों की राह, किन ने अपने

हृद्य की सारी सहानुभृति को बहा दिया, परन्तु उसको वे लोक-कल्याणी न बना सके। इसमें कवि की अनिच्छा और असमर्थता दोनों है। राम और सीता के प्रति कवि के हृदय में जो पूजा-भाव है, वह इतना कुछ गम्भीर है कि उसकी रक्षा के लिये उन्हें पक्षपात करते ही बना है<sup>9</sup>। उमिला और लक्ष्मण के चरित्र का सार-सर्वस्व सीता और राम ने खींच लिया है। कवि ने अपनी निरपेक्ष प्रकृति का परिचय न देकर उर्मिला के प्रति अपनी सिश्चित भाव-सम्पत्ति को नष्ट कर दिया। जिस भावना ने उनको काव्य-प्रेरणा दी, उसने अन्त तक उनका साथ न दिया। इसी कारण कवि ने 'साकेत' में उर्मिला को प्रधान स्थान देने की भावुकता तो दिखाई, किन्तु उसके महत्त्व की प्रतिष्ठा वे न कर सके। रामायणकार ने रामायण की जो रूपरेखा रखी और उसके भीतर उर्मिला को जितना स्थान दिया, उससे अधिक मैथिलीशरण गुप्त भी उसे न दे सके। रामायण के मौन को कवि ने अपने 'साकेत' में व्यक्त करना चाहा, किन्तु उस मौन में जो अर्थगर्भित तथा मार्मिक भाव-संकेत था, वह विदग्ध विलाप से भरी 'साकेत' की सैकड़ों भी पंक्तियाँ अभिव्यक्त न कर सर्कों। 'साकेत' की उर्मिला जीती है.

<sup>9.</sup> इस अभियोग को स्वयं मैथिलीशरण गुप्त ने महात्मा गांधी को लिखे गये अपने एक पत्र में स्वीकृत भी किया था — "सख्य भाव की उपासना में दीक्षित होते हुए भी मानस के राम के समीप मुझे बहुत सावधान रहना पड़ता है! उनकी मित्रता मानो राजा की मित्रता है, जो हाथी पर चढ़ते-चढ़ाते शूली पर भी चढ़ा सकती है। इसिलये मुझे उनसे डर लगा रहा है। वह अभ्यस्त भय 'साकेत' में भी नहीं छूटा और मुझे उन्हें प्रभु कहते ही बना है।"

पर जीवन के लिये नहीं, विलाप के लिये। उनके हृद्य में उर्मिला के महत्त्व के लिये नहीं, केवल उसकी करुणा के लिये स्थान है। पाठक या श्रोता भी उर्मिला के लिये करुणाजन्य सहानुभूति के अतिरिक्त कुछ और प्रदर्शित नहीं कर सकते।

उर्मिला की तरह यशोधरा की विरह-वेदना ने भी किय के मर्म को व्यथित किया है, किन्तु उसकी अन्तवंदना को भी लोकपक्ष में परिव्याप्त कराने में वे पूरे समर्थ नहीं हो सके। व्यक्तिगत जीवन के वेदना-दुख से ऊपर, लोक-कल्याण में प्रवृत्त होने पर, उर्मिला तथा यशोधरा के विषाद का जो महत्त्व होता, वह नहीं हो सका। उर्मिला के विषाद का मूल्य केवल लक्ष्मण ही आँकें, यशोधरा के आँसू केवल गौतम बुद्ध के उपलक्ष्य से ही निस्सृत हों, यह सत्य और स्वाभाविक तो है, पर केवल इतना ही होने से उनका विषाद लोक-दृष्टि में वन्दनीय नहीं माना जा सकता। किसी-किसी स्थलपर, जहाँ यशोधरा ने अपनी वेदना की सीमा से बाहर आकर अपनी दृष्टि का विस्तार किया है, वहाँ उसके महत्त्व की प्रतिष्ठा हुई है।

> जायँ सिद्धि पावें वे छख से, दुखी न हों इस जन के दुख से, उपालम्भ दू में किस मुख से!

> > आज अधिक वे भाते !

सखि, वे मुक्त से कहकर जाते !

यशोधरा को पति-वियोग का विषाद तो है, किन्तु इस विषाद को वह सह्य बना लेती, यदि गौतम चुपके से न जाकर, यशोधरा को जगाकर और उससे अनुमति लेकर जाते। इससे उस परित्यक्ता गृहिणी को सन्तोष होता और अपने पति को जन- कल्याण के मार्ग की खोज के छिये विदा करने का गौरव भी शाप्त होता।

मिला न हा ! इतना भी योग,
मैं हँस लेती भेल वियोग।
देती उन्हें विदा मैं गाकर,
भार भेलती गौरव पाकर।
पहुँ चाती मैं उन्हें सजाकर,
गये स्वयं वे सुभे लगकर।

यशोधरा ने पति-परायणता तथा त्याग का अपना सर्वेचि महत्त्व, पुत्र राहुल को बुद्ध की सेवा में समर्पित कर दिखा दिया है। उसके इस दान से सारी नारी-दुर्लभ निर्बलताएँ दब गई हैं।

मानवता दुर्बळताओं से ही बनी होती है। किन्तु; उर्मिळा को केवल एक साधारण मानवी के रूप में ही दिखाने के लिये साकेत जैसे काव्य के विराद आयोजन की कोई आवश्यकता न थी। उर्मिला के आँसुओं की बहुलता ने उसकी दुर्बलता को बहुत अधिक स्पष्ट किया है, परन्तु किव ने उर्मिला के विषाद को कहीं-कहीं अभिनन्दनीय भी बनाया है। एक बार वियोगिनी उर्मिला को अम हुआ कि उसके वीरव्रती पति लक्ष्मण आराध्य राम-सीता को वन में छोड़कर, साकेत चले आए हैं। उस समय उर्मिला कहती है—

च्युत हुए अहो ! नाथ, जो यथा, धिक ! वृथा हुई उर्मिला-व्यथा। समय है अभी, हा ! फिरो, फिरो, इम न यों यशा स्वर्ग से गिरो। प्रभु द्याल हैं, लौट के मिलो, न उनके कुटी-द्वार से हिलो।

डर्मिला के इस उद्गार ने उसके विषाद को त्यागमय बना दिया है। वह लक्ष्मण से इतना ही कहती है—

> तुम व्रती रहो, मैं सती रहूँ।

खड़ीबोली की इतिवृत्तात्मक किवता को अंग्रेजी तथा बंगला के ढङ्ग पर, अन्तर्भावन्यञ्जक बनाकर, मैथिलीशरण गुप्त ने उसमें लाक्षणिक वैचित्र्य, न्यञ्जक चित्र-विन्यास तथा आध्यात्मिकता का पुट देने का काफी प्रयत्न किया है। इस प्रवृत्ति के फलस्वरूप उन्होंने कितनी ही गीति-कान्य के अनुरूप मुक्तक रचनाएँ भी कीं। ऐसी रचनाएँ उनकी प्रवृत्ति-विशेष के निद्श्ति के लिये ही ली जा सकती हैं।

निकल रही है उर से आह!

ताक रहे सब तेरी राह।

चातक खड़ा चोंच खोले है, संपुट खोले सीप खड़ी।

मैं अपना घट लिये खड़ा हूँ, अपनी-अपनी हमें पड़ी।

× × ×

''तुम्हारी वीणा है अनमोल। हे विराट! जिसके दो हूँ के, हैं भूगोल - खगोल। इसे बजाते हो तुम जब लौं, नाचेंगे हम सब भी तब लौं, चलने दो, न कहो कुछ कब लौं; यह क्रीड़ा - कछोल। तुम्हारी वीणा है अनमोल।"

मैथिलीशरण गुप्त ने अपनी इस प्रवृत्ति का निर्वाह तथा प्रसार, केवल मुक्तक रचनाओं तक ही सीमित न रखकर अपने प्रबन्ध-कान्यों के बीच भी किया है। इसका परिणाम यह हुआ कि उनके प्रबंध-कान्यों में प्रबंध-विधान की शिथिलता तो स्थान-स्थान पर बनी रही, पर गीति-रूप अभिन्यक्तियों में कान्यत्व चमक उठा है।

वेदने ! तू भी भली बनी।
पाई मैंने आज तुभी में अपनी चाह बनी।
अरी वियोग-समाधि अनोखी, तू क्या ठीक बनी।
अपने को, प्रिय को, जगती को देखूँ खिँची-तनी।

×
 भंता है मेरा गान।
 प्रिय तक नहीं पहुँच पाती है उसकी कोई तान।

ऐसी उक्तियाँ किव की सर्वथा सामान्य प्रवृत्ति के अनुकूल नहीं मानी जा सकतीं। प्रबन्ध के प्रसङ्ग-सूत्र में रहती हुई भी ऐसी उक्तियाँ अपना स्वतन्त्र महत्त्व रखती और किव के रहस्यवादी युगधर्म के निर्वाह का समर्थन करती हैं। मैथिलीशरण गुप्त, हरिऔध की भाँति, न तो पूर्वाभिमुख हैं और न पंत की तरह पश्चिमाभिमुख ही। वे हिन्दी-काव्य की अनेक प्रवृत्तियों के मध्य की समन्वयमूर्त्ति तथा हिन्दी-पाठकों के बीच सर्वाधिक लोक-प्रिय किव हैं।

## माखनलाल चतुर्वेदी 'भारतीय आत्मा'

श्री माखनलाल चतुर्वेदी 'भारतीय आत्मा' हिन्दी के रहस्योनमुख राष्ट्रीयतावादी एक सफल किव हैं। उनकी अनुभूति गहन
है और कल्पना विशद। किन्तु उनमें अभिन्यक्ति की कला का
वड़ा अभाव है। अभिन्यक्ति, कला का अन्तिम रूप है और इस
रूप की रक्षा के लिये अभिन्यक्ति को मूल अनुभूति के साथ
सामञ्जस्य रखना पड़ता है। 'भारतीय आत्मा' की प्रकृति, काफी
संवेदनशील होने पर भी, अपनी अभिन्यक्ति में जटिल है। उनकी
साधारण-से-साधारण उक्तियाँ भी किसी रूपक के आवरण में
न्यक्त हुई हैं। उनकी प्रकृति में वृत्तियों की एक निष्ठा है और इसी
कारण, उनकी अनुभूतियों में, परिस्थितिगत कुल विलक्षणता के
अतिरक्त, अन्यथा न्यतिक्रम नहीं मिलता।

'भारतीय आत्मा' की काव्य-प्रकृति में ऐन्द्रिक उत्तेजन की मात्रा पर्याप्त है; और इसी कारण उनकी मार्मिकता में शक्ति का समन्वय हो जाता है। उनकी अधिकांश रचनाओं में राष्ट्र-प्रेम का ही तत्त्व पाया जाता है, किन्तु अपनी राष्ट्र-विषयक अनुभूति को व्यक्त करने के छिए जिस प्रासादिकता तथा सरलता की आवश्यकता कि को होती है, वह दुर्भाग्यवश उन्हें प्राप्त नहीं। माखनलाल चतुर्वेदी के जीवन के कियात्मक पक्ष पर दृष्टि रखने से, उनकी रचनाओं को, उनके व्यक्तित्व की पृष्ठभूमि का सबल आधार मिलता है। उनकी वाणी में शक्ति और सजीवता माल्यम पड़ती है। इतना होने के साथ ही यदि उनकी वाणी अभिव्यक्ति का कोई दृसरा रूप प्रहण करती, तो उनकी रचनाओं को महत्तर प्रतिष्ठा प्राप्त होती। उनके

व्यक्तित्व के सम्बन्ध से जिस शक्ति का उदय होता है, उसके कारण उनकी,अभिव्यक्ति के दोष प्रत्यक्षतः कुछ ढँक-से जाते हैं।

'भारतीय आत्मा' ने रहस्यवाद के ढङ्क की भी कुछ रचनाएँ की हैं। पर वे प्रायः प्रणय-मूलक ही हैं। रहस्यवाद की परिपाटी के अनुसार उनके आराध्य इस जगत के नहीं, बाहर के हैं; किन्तु ऐसे आराध्य अधिकतर कल्पना-क्षेत्र में ही रहते आये हैं। अपने आराध्य के प्रति कि ने हृदय की जिस गम्भीरता का परिचय दिया है, उससे पता चलता है कि उनका आराध्य लोकोत्तर नहीं, हृदय के निकट का ही और लौकिक है। जो अपनी प्रकृति से अधिक भावुक तथा मार्मिक होते हैं, वे अपनी मानसिक वृत्तियों को किसी दूर के केन्द्र-विन्तु के साथ उलझा नहीं सकते। 'भारतीय आत्मा' अपनी सारी संभावनाओं के साथ रहस्यवाद की सीमा के भीतर नहीं अँट सके, उन्हें उससे बाहर आना पड़ा। राष्ट्र के रमणीय स्वरूप ने उनके चिन्तन तथा कल्पना की रचनात्मक प्रवृत्ति को प्रेरितकर, उनके आराध्य को उपर से नीचे उतार लिया और वह आराध्य सूक्ष्म से हृदय जगत में आ गया।

भारतीय आत्मा'की राष्ट्रीयता सीमित है, जैसा कि वह होती भी है; किन्तु उनकी राष्ट्रीय किवताओं में भावनाएँ गहन हैं। कहीं-कहीं राष्ट्रीय स्वरूप के साथ अध्यात्म-बोध का समन्वय कर देने से उनकी रचनाएँ अपनी अर्थ-भूमि को स्थिर नहीं रख सकी हैं; उनमें नवीत्थित काव्य-पद्धति का मूलभूत प्रतिक्रिया-स्वरूप वैचित्र्य प्रदर्शन की प्रवृत्ति तो नहीं पाई जाती, लेकिन अपनी अभिव्यक्ति को सामान्य अनुभूति के स्तर से उपर उठाकर दूराहरू भावना के साथ वे साम्य स्थापित करने की चेष्टा करते पाये जाते

हैं। इस कारण जहाँ-तहाँ उनकी रचनाओं की अन्वीति-रक्षा नहीं हो पाती। अनुभूति से प्रेरित जो उक्तियाँ खड़ी होती हैं, वे प्रकाशित होते-होते अस्फुट ही रह जाती हैं। अपनी अनुभूति की व्यंजना को गूढ़ बनाने के लिये आध्यात्मिक उपलक्षणों के प्रयोग की प्रवृत्ति उनमें पाई जाती है। कवि का हृद्य स्वभावतः सरल तथा सरस है, परन्तु रहस्योन्मुख प्रवृत्ति के कारण उनकी अभिन्यक्ति जटिल हो जाती है। रहस्य-भावना को ही काव्य का प्रधान विषय मान छेने का यह परिणाम हुआ कि काव्य का तत्त्व स्वाभाविक भावनाओं में केन्द्रित न रहकर, कल्पित भावनाओं से पोषित होने लगा। 'भारतीय आत्मा' में देश-भक्ति का तत्त्व जितना स्वाभाविक है, उतना ही आध्यात्मिक तत्त्व भी, छेकिन दोनों के समन्वय ने उनकी अभिन्यक्तियों को आवश्यकता से अधिक दुर्वोध कर दिया है। रहस्यवाद के अन्तर्गत आनेवाली रचनाओं में, कवि ने प्रतीक पद्धति के अनुसार, वाचक के स्थान पर लक्षक पदों का प्रयोगकर, अन्योक्ति का अवलम्बन लिया है और इस प्रकार अप्रस्तुत कथन के द्वारा देश-भक्ति की सहज मार्मिकता तथा भावुकता को दुरुहता के हाथों समर्पित कर दिया है।

सामान्य रूप से कविता-मात्र जनता के मर्म को स्पर्ध करने-वाली होती है, परन्तु लोक-हृद्य के विचार से राष्ट्रीय कविताओं का दायित्व उससे भी अधिक है। जनमत को अपनी ओर अभिमुख करने के लिये साधारणतः दो ही उपाय काम में लाये जा सकते हैं—बल और प्रतीति। बल-प्रयोग के द्वारा जनमत को अनुकूल बनाना राज-विधान के अन्तर्गत माना जा सकता है;

पर प्रतीति के पथ से लोक-हृदय को अपनी ओर आकर्षित करना कवि का कर्म है। राज-नियम शरीर की चेष्टा पर प्रतिबंध लगा सकता है, किन्तु कवि अपनी प्रतीति-पद्धति के अनुसार शरीर-चेष्टा के मूल में रहनेवाली अन्तर्प्रेरणा की ही विमुख अनुकूल कर लेता है। राष्ट्रीय कविताओं का मूल, राष्ट्रीय भावनाएँ हैं। अभिन्यक्ति के बहुत-से दोष भावनाओं की गम्भीरता में डूब-से जाते हैं। काव्यत्व से हीन राष्ट्रीय रचनाओं ने भी जुनता के हृद्य पर प्रतिष्ठा पाई है। आज से ३०-३५ वर्ष पहले 'भारत-भारती' ने राष्ट्रीय जगत् में जो जागृति उत्पन्न की, वह अतुलनीय हैं; किन्तु काव्यत्व की कसौटी पर 'भारत-भारती' पूरी नहीं जतरती। झण्डा-गान ने भी राष्ट्र-कर्मियों के हृद्य में अपूर्व उत्साह की सृष्टि की है, पर राग या स्वर के बछ पर उस गान को भछे ही दीर्घायु प्राप्त हो जाय, हीन कान्यत्व या च्युत-पद्-विन्यास उसे स्थायी काव्य-साहित्य में कभी स्थान न पाने देगा। जन-हृद्य को जायत, सशक्त तथा अनुप्रेरित करना ही राष्ट्रीय कविताओं का लक्ष्य है। यदि किन के हृदय में अनुभूति की सनाई है, मनोवेग स्वाभाविक है, तो छंद-शास्त्र के उलटे-सीधे नियम उसे अपने छक्ष्य तक पहुँचने में बाधा नहीं दे सकते। मार्मिक राष्ट्रीयता-परक कविताएँ समीक्षक की मनोद्शा को भी गुण-दोष के विवेक से हटाकर श्रद्धोत्कर्ष की स्थिति में छे आती हैं। यही प्रतीति की पद्धति है। 'भारतीय आत्मा' की राष्ट्रीय कविताएँ इतनी गम्भीर तथा जटिल हैं कि उनकी प्रतीति तो दूर रही, बोध भी एक समस्या है। यदि प्रतीति की सरल तथा सरस पद्धति पर वे रचनाएँ करते, तो उन्हें अधिक हृद्यमाह्य बना सकते।

केवल किसी प्रकार बोधगम्य हो जाने पर ही कविताओं की सार्थकता नहीं मानी जा सकती।

जीवन के आनन्द, प्रेम, विलास आदि पक्षों की ओर भी किव अनुप्राणित-से दिखाई पड़ते हैं, किन्तु प्रकृति की सरल गम्भीरता ने इस प्रवृत्ति को दबा दिया है। जहाँ उन्होंने अपनी प्रवृत्ति की रक्षा की है, वहाँ रचनाओं में स्वाद आ गया है, पर जहाँ उन्होंने अपनी लौकिक प्रणयानुभूति या वेदना को सांत के क्षेत्र से बाहर निकालकर अनन्त को अपित किया है, वहाँ वे एक गहन किव हैं।

> आह ! गा उठे, हेमाञ्चल पर तेरी हुई पुकार— बनने दे तेरी कराह को परसों की हुंकार ! और जवानी को चढ़ने दे बिल के मीठे हार, सागर के धुलते चरणों से उठे प्रश्न इस बार— अन्तस्तल से अतल-वितल को क्यों न वेघ जाते हो ? अजी बेदना-गीत, गगन को क्यों न हेद जाते हो ?

किव की प्रेरणा प्रकृतिगत है, भाव स्वाभाविक है, किन्तु हृदय के परिचित तथा ज्ञात पक्ष को अपरिचित तथा अज्ञात की ओर निर्दिष्ट कर देने से उसकी वेदना का घनत्व कम हो गया है। गगन को छेदने की शक्ति उसमें भले ही आ गयी हो, पर उसमें हृदय को छेदने की क्षमता नहीं दिखाई पड़ती। अप्रस्तुत-विधान या रूपक की प्रवृत्ति ने किसी मार्मिक दृश्य-विधान को भी हृद्य से कुछ दूर रखकर ही, उपस्थित किया है। किव का एक मित्र कारावास से मुक्त हो गया है और उसकी प्रेरणा तथा स्वागत में किव की पंक्तियाँ हैं— तुम बढ़ते ही चले, मृदुलतर जीवन की घिष्याँ भूले, काठ छेदने चले, सहस-दल की नव पंखिड़याँ भूले। मन्द पवन सन्देश दे रहा, हृद्य-कली पथ हेर रही; उड़ो मधुप, नन्दन की दिशि में, ज्वालाएं घर घेर रहीं; 'तरुण तपस्वी' आ, तेरा कृटिया में नव-स्वागत होगा; देव! तुम्हारे चरणों पर फिर मेरा मस्तक नत होगा।

'भारतीय आत्मा' ने प्रेम को ही काव्य का प्रेरक तत्त्व माना है। छोकिक प्रेम, उनके आँसू में वियोग से विद्ग्ध होकर, उच्छ्वसित हुआ है। कवि में प्रकृति को देखने की भावुकता-पूर्ण दृष्टि है, पर रहस्यवादी आवरण के कारण उसका विस्तार नहीं हो सका। 'सतपुड़ा शैल के एक झरने को देखकर' उनकी कल्पना में जिस सौन्दर्य की सृष्टि हुई, वह ऐसी है—

किस निर्भरिणी के धन हो, पथ भूछे हो किस घर का ? है कौन वेदना बोलो, कारण क्या करुणा स्वर का ?

प्रेम-साधना के समय हृदय में, प्रेम का प्रवल उद्देग होने के कारण, वाणी में अपूर्व मार्मिकता आ जाती है। 'कुझ कुटीरे यमुना तीरे', 'आँसू' आदि रचनाएँ, अपेक्षाकृत कम दुर्वोध होने के कारण, सरस हुई हैं। 'खीझमई मनुहार' में किन ने अपने प्रेमी को बड़ी उत्कण्ठा के साथ झाँका, किन्तु यह वरदान भी उसको शाप के मूल्य पर ही प्राप्त हुआ।

किन विगड़ी घड़ियों में भाँका ?

तुमें माँकना पाप हुआ, आग लगे, वरदान निगोड़ा

मुक्त पर आकर शाप हुआ!

जाँच हुई, नभ से भूमग्डल

तक का व्यापक नाप हुआ;

अगणित बार समाकर भी

छोटा हूँ, यह सन्ताप हुआ।

भरे अशेष! शेष की गोदी

तेरा बने बिछौना-सा:

आ मेरे आराध्य! <mark>खिला लूँ</mark> मैं भी तुभे ख़िलौना-सा।

ब्रह्म और जीव—अशेष या शेष के प्रसङ्ग को उपस्थित कर देने के कारण, इस कविता का आध्यात्मिक बोध बहुत महत्त्वपूर्ण है; परन्तु लौकिकता का सम्बन्ध अक्षुण्ण न बना रहने के कारण उसकी रमणीयता का हास तथा अर्थ दुर्बोध हो गया है। 'पुष्प की अभिलाषा' उनकी एक प्रसिद्ध कविता है। उस कविता में भावना तथा कला की दृष्टि से कोई उल्लेखनीय बात नहीं, पर कवि के हृदय में जो अनुभूति की सन्नाई है, वह बड़ी मार्मिकता के साथ व्यक्त हुई है। किव की कामना है—

चाह नहीं, मैं सरबाला के गहनों में गूँथा जाऊँ, चाह नहीं, प्रेमी-माला में बिध प्यारी को ललचाऊँ, चाह नहीं, सम्राटों के शव पर हे हिर, डाला जाऊँ, चाह नहीं, देवों के सिर पर चहुँ, भाग्य पर इटलाऊँ, मुक्ते तोड़ लेना वनमाली ! उस पथ में देना तुम फेंक, मातृभूमि पर शीश चढ़ाने जिस पथ जावें वीर अनेक।

प्रत्येक कवि की कान्योपयुक्त प्रतिमा, अपनी समस्त शक्ति के साथ, एक ही समय में विकसित नहीं होती। अधिकांश कवियों के जीवन में यह बात देखी जाती है कि उनकी प्रकृति का अधिकांश पक्ष उनकी काव्य-कला के साथ सम्बन्ध नहीं रखता। उनकी प्रकृति अपनी अर्जित शक्ति को किसी दूसरे क्षेत्र में व्यक्त करने के लिये तत्पर रहती है। कुछ समय के बाद जब उनकी काव्य-प्रेरणा को, जीवन की किसी विशिष्ट परिस्थिति के कारण शक्ति मिलती है, तब उनकी सारी प्रकृति काव्य-भावना को ही सबल करती है। ऐसी दशा में उनका काव्य उनके सम्पूर्ण व्यक्तित्व की अभिव्यक्ति का स्वरूप प्राप्त कर लेता है। 'भारतीय-आत्मा' में भावुकता अपार है, और शायद इसी अपार भावुकता के कारण उनकी परिधि कभी-कभी इतनी विस्तीर्ण हो जाती है कि उनके पाठक या श्रोता सहसा उसमें उत्तीर्ण नहीं हो पाते। वे कट्टर राष्ट्रवादी हैं और वाणी तथा किया में अपनी सारी प्रकृति का सामञ्जस्य रखनेवाले हिन्दी के गिने हुए कवियों में वेष्ठमुख हैं।

## जयशङ्कर 'प्रसाद'

स्व॰ जयशङ्कर 'प्रसाद' मानव-भावनाओं के एक मार्मिक कवि हैं। जीवन के सुख-दुख, हर्ष-विवाद, आज्ञा-निराज्ञा का बहुत ही सुन्दर वर्णन उनकी रचनाओं में मिलता है। काव्य-विधान में नयी-नयी उद्भावनाओं की शक्ति उनकी अद्भुत् है। काव्य-जगत् में.प्रसाद ने क्रान्ति की ; किन्तु उस क्रान्ति में तेज नहीं, प्रताप था। प्रसाद में क्रान्ति के सन्देश को सुनाने की प्रेरणा थी, पर उसके सञ्चालन की क्षमता नहीं। क्रान्ति के लिये जिस भावुकता के प्रसार की आवश्यकता होती है, उसके लिए उनकी स्थिर बुद्धि तैयार न थी। वे जीवन को जिस दृष्टिकोण से देखते थे. उससे क्रान्ति की मनःस्थिति बन भी नहीं सकती थी। अपनी ऐसी मनोद्शा से वे सन्तुष्ट थे, यह कहना भी शायद उनके साथ न्याय न करना होगा। वाह्य जगत् के जीवन-सङ्घर्ष को देखते हुए भी वे आँखें बचाकर अपने मार्ग पर चलते रहे। जहाँ उनमें एक ओर कवि-सुलभ भावुकता थी, वहाँ दूसरी ओर दार्शनिक गाम्भीर्य और संयम भी। यही कारण है कि भावुकता में डूबे रहने पर भी वे उसकी धारा में प्रवाहित न हो सके।

एक स्त्री-हृद्य की कितनी प्रेम-सन्तप्त, निराशामयी वाणी है—

आह ! वेदना मिली विदाई;
मैंने अमवश जीवन - सब्जित
मधुकरियों की भीख लुटाई।
छल-छल थे सन्ध्या के श्रमकण
आँसू - से गिरते थे प्रतिक्षण

मेरो यात्रा पर लेती थी—
नीरवता अनन्त अँगड़ाई।
अमित स्वम की मधुमाया में
गहन विपिन की तह छाया में
पिथक, उनींदी श्रुति में किस ने
यह विहाग की तान उठाई?
लगी सतृष्ण दीठ थी सबकी
रही बचाये फिरती कि की
मेरी आशा आह! बावली
तूने खो दी सकल कमाई
चढ़कर मेरे जीवन रथ में
प्रणय का रहा अपने पथ में
मैंने निज दुर्बल पर-वल पर—
उसते हारी होड़ लगाई।

एक निराश नारी-हृदय की जीवन-यात्रा का यह एक चित्र है। उसके हृदय में प्रेम की जो आशा थी, जीवन-भर मधुकरियों की जो भीख एकत्र हुई थी, वह सब आशा की प्रबद्धना से छुट गयी! जहाँ से उसे सब-कुछ मिछने की आशा थी, वहाँ विदाई में उसे वेदना ही मिछी। इस करुणा-प्रावित चित्र में प्रसाद ने, अपनी प्रवृत्ति के अनुसार ही, दार्शनिकता का रंग भी चढ़ा दिया है। थके हुए खप्रों की मधुर माया के बीच गहन विपिन में किसी पथिक ने विहाग की तान तो छेड़ी ही, जीवन-यात्रा में प्रछय के साथ होड़ छगाकर प्रसाद ने मानवीय आकांक्षा को अपने स्थान पर ही रखा। जीवन के विवाद पर ये भी कितनी मार्मिक पंक्तियाँ हैं—

निर्भर कौन बहुत बळ खाकर बिळखाता डुकराता फिरता, खोज रहा है स्थान धरा में अपने ही चरणों में गिरता। किसी हृदय का यह विषाद है, छेड़ो मत यह छख का कण है; उत्तेजित कर मत दौड़ाओ, करुणा का यह थका चरण है।

प्रसाद का 'आँस्', विरह या उसकी स्पृति का एक बहुत ही मार्मिक गीति-काव्य है। आँसू की मार्मिकता तक हृदय को पहुँचाने में एक लम्बी यात्रा करनी पड़ती है। इसका कारण यह है कि प्रसाद ने विरह के आलम्बन को इस जगत् का प्रत्यक्ष आधार नहीं दिया। प्रथ्वी से आकाश, नीचे से ऊपर तक, अणु-परमाणु में, यह-नक्षत्र में, सर्वत्र आलम्बन की सत्ता को मिला दिया है। ज्ञात को अज्ञात बनाने या कम-से-कम उसे बहुत दर तक उड़ा छे जाने की करुगना अवश्य की गई है। अज्ञात के साथ हृद्य-सम्बन्ध स्थापित करना केवल कठिन ही नहीं. अखाभाविक भी है। ज्ञात के विरह में जो मार्मिकता लक्षित हो सकती है, वह अज्ञात में नहीं। आँसू में विरह का जो वर्णन जीवन के जितना ही निकट है, वह उतना ही मार्मिक हुआ है और जो सामान्य हृदय की पहुँच के बाहर जा पड़ा, उससे आध्यात्मिक स्वाद भले ही मिले, हृद्य की समतल पर चलकर भावों का सार समन्वय नहीं मिल सका है। आँसू की रचना भी मानसिक उद्देश की अवस्था में हुई जान नहीं पड़ती है। उद्देश-

काल में मनुष्य की भावनाएँ इतनी गहन तथा दूरारूढ़ नहीं हुआ करतीं। जब चित्त पर से वेदना का भार हल्का हो जाता है, केवल उसकी स्मृति बनी रहती है, तब उस वेदना की विवृत्ति में जीवन के सुखमय क्षण की झाँकी भी मिल जाती है। ऐसी स्थिति में लोक से परलोक तक की हृदय-यात्रा कराने में थोड़ी सफलता मिल सकती है। जीवन को काव्य में समाविष्ट कराने की यही अवस्था है।

जीवन के सुख-दुख, मिलन-विरह पर दार्शनिक दृष्टिकोण से विचार करना, मानव हृदय की परवशता है।

यौवन, प्रेम, चुम्बन, परिरम्भण आदि विलास-पक्ष की ओर भी प्रसाद की दृष्टि गई है और प्रकृति के क्षेत्र में कलियों की मन्द मुसकान, समीर की लपक-झपक, चन्द्रमुख पर शरद्घन का अवगुंठन, वसन्त की मधुवर्षा, झूमति मादकता, लजा की लालिमा आदि के द्वारा अपनी भावनाओं को अभिन्यक्त किया है। प्रसाद ने प्रकृति के मानव-सापेक्ष्य रूप को ही लिया और हृदय की भावनाओं के अनुसार उसकी गित-विधि का वर्णन किया है। अपनी दार्शनिक प्रवृत्ति के कारण प्रसाद प्रकृति को निरपेक्ष सत्ता नहीं दे सके, किन्तु प्रकृति के जिस रूप को उन्होंने वर्ण्य माना, उसकी सङ्गति का निर्वाह किया। उनकी अन्भूति में मनोनिवेश तथा आत्म-सम्वेदन है। नारी-रूप तथा भाव के वर्णन में प्रसाद ने बड़ी सहदयता दिखाई है। उनके हृदय में जो प्रणयानुभूति थी, उसकी व्यञ्जना की है, किन्तु अपनी प्रकृति से गम्भीर, संयत तथा बुद्धिवादी होने के कारण ठौकिक भावनाओं को अध्यात्मवाद के आवरण में दूरारूढ़ कर दिया है। यही कारण है कि अपने अन्तर्जगत को अभिव्यक्त करने के लिये उन्होंने रीति-कालीन कवियों से अन्यथा, पार्थिवता के साथ बहुत कम सम्बन्ध रखा। ग्रेम-कथा से उनको अनुराग था, पर इस कोलाहल-भरे संसार में नहीं, अनन्त तथा सांत के मिलन-स्थल, क्षितिज, में, जहाँ की निर्जनता में, सागर की लहरें, आकाश के कानों में, निश्चल प्रेम-कथा कहती हों—

ले चल वहाँ भुलावा देकर मेरे नाविक! धीरे - धीरे जिस निर्जन में सागर-लहरी अम्बर के कानों में गहरी निश्चल प्रेम-कथा कहती हो तज कोलाहल की अवनी रे।

कामायनी का प्रणयन प्रसाद के जीवन में एक महत्त्वपूर्ण स्थान रखता है। मानव-भावनाओं का यह एक गहन काच्य है। श्रद्धा या रागात्मिका वृत्ति ही मनुष्य को कल्याण-मार्ग से निर्विशेष आनन्द-धाम तक पहुँचाती है और इड़ा या व्यावसा-यात्मिकाबुद्धि कर्म-जाल में फँसाकर जीवन को अन्तिम ध्येय तक पहुँचाने में वाधक होती है। वैदिक आख्यानों के आधार पर मानव-संस्कृति के विकास का यह एक रमणीय वृत्त है। शैव मत के आनन्द-तत्त्व पर इस काव्य की आध्यात्मिक प्रतिष्ठा की गई. किन्तु इसकी अन्तरङ्ग व्याख्या तथा विवरण में कवि ने कोई एक निविचत मर्यादा नहीं रखी। कामायनी में विराट कल्पना, अगाध दार्शनिकता तथा सूक्ष्म मनोवैज्ञानिक विशेषताएँ हैं। भावनाओं के विवेचन की प्रवृत्ति प्रसाद का मुख्य गुण है। चिन्ता, आञा, श्रद्धा, काम, वासना, लजा आदि में तदनुगत भावनाओं का विशद विश्लेषण किया गया है और घटनाक्रम को अत्रसर होने के लिये बहुत कम गति मिली है, परन्तु इसके **उत्तरार्द्ध में ईर्व्या, इड़ा, स्वप्न, संघर्ष आदि में भावना-विकास प्राय:** मन्द हो गया है और अपेक्षाकृत घटनाक्रम कुछ गतिशील हो चला है। काव्य के अन्त में इच्छा, ज्ञान तथा कर्म अर्थात् हृद्य, बुद्धि तथा कर्म के सामंजस्य का विधानकर कवि ने मानव-जीवन को एक निश्चित मर्यादा दी है, परन्तु अपनी रहस्यात्मक प्रवृत्ति के कारण कामायनी में सर्वत्र छौकिक आधार नहीं रखा जा सका और इसी कारण, आँसू की तरह ही, हम इसमें समन्वित प्रभाव की एकरूपता कहीं-कहीं नहीं पाते। वैदिक भाष्यकार सायण के अनुसार—'कामगोत्रजा श्रद्धा नामर्षिका'—श्रद्धा काम-गोत्र की बालिका है और इसीलिए श्रद्धा नाम के साथ उसे कामायनी भी कहा जाता है। किन ने श्रद्धा के महत्त्व की प्रतिष्ठा के अनुकूल अपने काव्य-प्रनथ का नामकरण भी 'कामायनी' किया, किन्तु इड़ा

के योग से जो कर्म-विधान दिखाया, वह यदि श्रद्धा के सहयोग से भी दिखाया जाता, तो जीवन का सौन्दर्य अधिक उद्घासित हो उठता।

श्रद्धा के साथ प्रथम मिलन के समय मनु ने जिस मधु-सिक्त वाणी का गुंजार सुना, उसका वर्णन यह है—

'कौन तुम ? संसुति-जलनिधि तीर तरंगों से फेंकी मणि कर रहे निर्जन का चुपचाप प्रभा की घारा से अभिषेक ? मधुर विश्रान्त और एकान्त-जगत का छलभा हुआ रहस्य, एक करुणासय छन्दर मौन और चञ्चल मन का आलस्य !' स्ना यह मनु ने मधु गुआर मधुकरी का - सा जब सानन्द, किये मुख नीचा उत्तर समान प्रथम कवि का ल्यों छन्दर छन्द ; एक भिटका - सा लगा सहर्ष, निरखने छगे छुटे - से, कौन-गा रहा यह छन्दर संगीत ? कुत्हल रह म सका फिर मौन।

इड़ा के प्रथम दर्शन के समय किव ने उसका वर्णन इस

बिखरीं अलकें ज्यों तर्क - जाल वह विश्व मुकुट-सा उज्ज्वलतम शशिखगढ सदश था स्पष्ट भाल दो पद्य पलाश चषक से हम देते अनुराम विराम ढाल गुंजरित मधुप से मुकुल सहरा वह आनन जिसमें भरा गान वक्षस्थल पर एकत्र धरे संस्ति के सब विज्ञान ज्ञान था एक हाथ में कर्म कलश वस्धा जीवन रस सार लिये दूसरा विचारों के नभ को था मधुर अभय अवलम्ब दिये त्रिवली थी त्रिगुण तरङ्गमयी, आलोक वसन लिपटा अराल घरणों में थी गति भरी ताल ।

भारतीय संस्कृति के प्रति ममत्व का भाव प्रसाद की एक विशेषता है। कामायनी की रचना इस भाव के प्रदर्शन का ज्वलन्त उदाहरण है, लेकिन इसके पूर्व भी उन्होंने अपने कई नाटक तथा मुक्तक रचनाओं द्वारा भारतीय अतीत की झाँकियाँ ली हैं। अपनी मर्यादा से बाहर जाने पर उन्होंने बुद्धिवाद की विगर्हणा की है और पूंजीबाद से उत्पादित वैज्ञानिक सभ्यता के कारण मानव-जीवन में जो विश्वञ्चलता-सी आ गई है, उसका विरोध किया है। आरम्भ से अन्त तक प्रसाद भारतीय भावनाओं के एक प्रतिनिधि कवि रहे हैं, परन्तु उनके प्रतिनिधित्व का उझ सर्वत्र किये के अनुरूप ही नहीं रहा, स्थान-स्थान पर वे स्पष्ट विचारक के रूप में उपस्थित हो गये हैं।

# सूर्यकान्त त्रिपाठी 'निराला'

सूर्यकान्त त्रिपाठी 'निराला' सिद्धान्त के विचार से अद्वौतवादी हैं और ऐसे विषयों का अध्ययन-मनन भी उनका अच्छा है, पर यह रूप उनके विचारक का है। कवि-रूप में निराला इतने कट्टर सैद्धान्तिक नहीं ठहरते। ब्रह्म और जीव के विवेचन के समय कविताओं में निराला के प्रायः द्वौत रूप ही दृष्टिगोचर होते हैं, किन्तु उनका वास्तविक रूप भी समय-समय पर स्वानुभूतिमूलक रचनाओं तथा अपने काव्यगत पत्रों की ओट में प्रकट हुआ है। ब्रह्म आनन्द-स्वरूप है, लेकिन जीव को भी आनन्द-स्वरूप बन जाने में जीवन की रसात्मक सार्थकता प्राप्त नहीं हो सकती। पद्मवटी-प्रसंग में निराला ने लक्ष्मण के मुख से इस विषय का स्पष्टीकरण कराया है।

स्थाधर की कला में अंग्रु यदि बनकर रहूँ तो अधिक आनन्द है अथवा यदि होकर चकोर कुमुद नेश गन्ध पीता रहूं स्था इन्दु-सिन्धु से बरसती हुई तो स्रव मुक्ते अधिक होगा ? इसमें सन्देह नहीं, आनन्द बन जाना हैय है, श्रेयस्कर आनन्द पाना है,

वस्तुतः गुड़ बन जाने से ही गुड़ का मिठास नहीं मिल सकता। जीव यदि 'अहं ब्रह्मास्मि' ही रटता रहे, तो उसे साधना का सुख प्राप्त नहीं हो सकता। कान्य का जो मूल तत्त्व हृदय की रागात्मक विभूति है, उसका सामझस्य अह तवाद के साथ नहीं बैठता। अपनी सैद्धान्तिक ग्रुष्कता को हटाकर निराला ने हृदय की भावुकता का अपनी रचनाओं में स्थान-स्थान पर परिचय दिया है, किन्तु सर्वत्र ऐसी बात नहीं पायी जाती। उनके गीतों में भावानुभूति का क्षेत्र अत्यन्त सीमित हो गया है। कहीं-कहीं दार्शनिक तत्त्वों को हृदयग्राह्य रूप देने की चेष्टा विलक्षल नहीं की गई है। पञ्चवटी-प्रसंग में ही इसके अनेक उदाहरण हैं। जैसे—

छनो भाई,
जिस प्रकार व्यष्टि एक धरती है स्इम रूप
वैसे ही समिष्ट का भी
सूच्म भाव होता है।
रहते आकाश में हैं
प्रकृति के तब सारे बीज।
और यह भी सत्य है कि,
प्रकृति के तीनों गुण सम तब हो जाते हैं,

हमारे जीवन के भीतर जो जीवन है, खण्ड में जो अखण्ड है, जसका वर्णन एक समस्या है। इस समस्या के कारण हमारे अहं-बोध की चेतना वास्तव से अवास्तव की ओर हमें छे चलती है। साधना-विहीन जीवन में वह अवास्तव केवल अवास्तव ही बना रह जाता है, उसकी प्रतीति के द्वारा हमारे हृदय की रागिनी तन्मय नहीं हो पाती। वह एक गूढ़ तथा साध्य विषय की तरह हमारी बोधवृत्ति को चक्रल तो कर देता है, पर तृप्त नहीं कर सकता। निराला की कविता में हृदय-योग की अपेक्षा मस्तिष्क-

योग का आधिक्य है। बुद्धि-तत्त्व की प्रबलता के कारण ही उनकी कविताओं में विचारों की इतनी संघनता रहती है कि वे प्रायः दुर्वोध-सी लगती हैं। निराला एक भावुक कि की अपेक्षा तार्किक, विचारक तथा दार्शनिक ही विशेष हैं।

निराला के गीतों में रहस्यात्मक भावनाएँ अपनी प्रधानता रखती हैं, किन्तु उनके सब गीत ऐसे ही नहीं। कोई-कोई गीत तो परोक्ष की अपेक्षा प्रत्यक्ष जीवन के साथ ही अधिक सम्बन्ध रखनेवाले हैं। आध्यात्मिक चिन्तन प्रवल रहने के कारण उनके साधारण गीत भी किसी-न-किसी रहस्य-भावना से अनुप्राणित माल्यम पड़ते हैं। उनके कुछ गीत प्रार्थना-परक हैं और कुछ तथ्य-निरूपक। गीतों के आलम्बन कहीं अमूर्च हैं और कहीं मूर्च। मूर्च रूप में आदिशक्ति माँ के प्रति किब की पूजा-बुद्धि अधिक जागरित है। 'हुआ प्रात प्रियतम तुम जाओगे,' 'तुम्हीं गाती हो अपना गान, व्यर्थ में पाता हूँ सम्मान', 'प्रिया के प्रति,' 'तयनों में हेर प्रिये' आदि गीतों तथा अन्य किवताओं में आलम्बन का स्नीत्व ही नहीं, कामिनीत्व भी झलकता है।

निराला के चित्त पर वैष्णव पदाविलयों का संस्कार भी जायत है। लोकिक प्रणय-मूलक वासना को लोकोत्तर भाव के मूल्य पर अभिन्यक्त करना निश्चय ही आत्म-प्रवद्धना है। वैष्णव पदाविलयों में भी लोकिक तथा अवैध प्रणय-वासना की कभी नहीं है, परन्तु वहाँ आध्यात्मिकता का संस्कार आरोपित कर उससे शक्ति-प्रहण किया जाता है। जीव को ब्रह्म की ओर अपनी चित्तवृत्ति को लगाये रखने के लिये जिस तीव्र मनोवेग की अपेक्षा की जाती है, वह परकीया के अवैध प्रेम में ही सम्भावित माना गया है। श्रुति

ने भी—तं च जारमिव—परपुरुष के मिलने में ही उत्कट आकर्षण की स्थिति मानी है। पति-पत्नी का वैध प्रेम उतना उन्मादकर नहीं होता, जितना उन्माद ब्रह्म को प्राप्त करने के लिये पर्याप्त माना जा सकता है। स्वामी विवेकानन्द ने अपने 'भक्तियोग' में वैष्णव पदाविलयों की अवैध प्रणय-भावना की आध्यात्मिक सार्थकता बताई है। उनके मतानुसार प्रायः भक्तगण भगवत्प्रेम का वर्णन करने के लिये मानवी प्रेम-भाषा का व्यवहार करते हैं। मूर्ख लोग इस वर्णन को नहीं समझते। जड़-दृष्टि से देखने के कारण इसे वे समझ भी नहीं सकते। भगवत्त्रेमी को पति-पत्नी के प्रेम से सन्तोष नहीं होता; क्योंकि वैसा प्रेम यथेष्ट उन्मादकर नहीं होता। इसिंछिये वह अवैध (परकीय) प्रेम-भाव ग्रहण करता है ; क्योंकि वह असन्त प्रबल होता है। अवैध प्रेम की अवैधता उसका लक्ष्य नहीं होती। इस प्रेम की प्रकृति यह है कि वह जितना ही रोका जाता है, उतना ही उम्र हो जाता है। पति-पत्नी का स्वकीय प्रेम वैध होने के कारण अवाध है। उसमें बाधाएँ और विघ्न नहीं हैं। इसी कारण भक्त कल्पना करता है कि मानों एक बालिका अपने श्रियतम परपुरुष पर आसक्त है, परन्तु उसके माता-पिता और स्वामी इस अवैध प्रेम के विरोधी हैं। इस प्रेम में जितनी ही वाधाएँ डाली जाती हैं, उतना ही वह प्रवल भाव धारण करता जाता है। विवेकानन्द ने अवैध प्रेम की प्रबलता को ही भक्ति के राग का मापदण्ड माना, उसकी अनैतिकता के अनौचित्र को न्याय्य नहीं माना। निराछा के गीतों तथा शीर्षक-युक्त कविताओं में मानवोचित प्रेम-भाषा का बड़ा उन्मुक्त व्यवहार किया गया है, किन्तु कवि के हृदय पर वैष्णव पदावली का संस्कार

ऐसे सघन रूप से प्रतिष्ठित नहीं है, जिसके लिये आध्यात्मिक समर्थन की बहुत आवश्यकता समझी जाय।

प्रकृति की नाना वस्तुओं के विविध रूपों तथा व्यापारों को निराला ने मानवीय दृष्टिकोण से, लौकिक प्रणय-वासना से सन्तप्त, वर्णित किया है। यदि प्रकृति-च्यापार को मानवीय अनुकरण पर चित्रित कर उसके रूप की अन्योक्ति कल्पना न की जाय. तो कवि की अपूर्व मार्मिकता तथा सहृदयता का परिचय मिल सकता है। 'जुद्दी की कली' तथा 'शरत्पूर्णिमा की विदाई' आदि कत्रिताओं में अप्रस्तुत का वर्णन प्रधान न मानकर प्रस्तुत को ही वर्ण्य रखा गया है। यदि उन्हें मानवीय प्रणय-चेष्टा के रूप का अप्रस्तुत-विधान माना जाय, तो वे अन्योक्तियाँ हो जायँगी और तब कवि के हृद्य में प्राकृतिक हृद्य के प्रति मार्मिकता शेष न रहेगी। 'यमुना के प्रति' कविता में निराला ने अपनी भावु-कता का अच्छा परिचय दिया है। यमुना के दृश्य-वर्णन में उसका अनुबन्ध सम्बन्ध तथा निर्दिष्टता का सम्यक् निर्वाह कर कवि ने उसे केवल वर्णन का उपलक्ष्य मात्र नहीं रखा। कवि में प्रकृति के निरीक्षण की सूक्ष्मता और सहृद्यता है, किन्तु उनके पास यदि मानवीय परिधि से बाहर जाकर प्रकृति के स्वतन्त्र रूप-व्यापार को देखने की प्रवृत्ति भी रहती, तो हिन्दी-काव्य में वे एक आदर्श की प्रतिष्ठा कर पाते।

छन्द का त्याग या लय का अवलम्बन कर चलनेवाली कवि-ताओं के साथ रहस्यवाद का कोई जातीय सम्बन्ध नहीं। रहस्यवाद कान्य-वस्तु के साथ सम्बन्ध रखता है और छन्द या लय उसके अभिन्यक्ति-विधान से। हिन्दी-कान्य में रहस्यवाद तथा मुक्त छन्द का प्रचलन प्रायः एक ही समय तथा एक ही प्रवृत्ति के किवयों के द्वारा हो जाने के कारण कुछ पाठकों ने दोनों को अन्योन्याश्रित समझ लिया और उन्हें मुक्त छन्द में रिचत गुद्ध इतिवृत्तात्मक तथा वर्णनात्मक किवता में भी रहस्यवाद का अम हुआ। छन्द और कुछ नहीं, लय के आधार पर ही टिका हुआ नाद-विधान है। मुक्त छन्द में भी जवतक लय का प्रतिबन्ध माना ही जायगा, तबतक उसे मुक्त—सभी बन्धनों से मुक्त—नहीं माना जा सकता। केवल इतना ही कहा जा सकता है कि पुराने बन्धन की जगह नये बन्धन की व्यवस्था कर दी गई।

निराला की प्रसिद्धि का अधिकांश श्रेय उनकी नई छन्दच्यवस्था को है। भिन्न-तुकान्त किवताएँ पहले से ही रची जा
रही थीं और संस्कृत का प्रायः सारा काच्य-साहित्य ऐसा ही है,
पर मुक्त छन्द की रचना में निराला ने अपने अद्भुत साहस तथा
विलक्षण प्रतिभा का परिचय दिया है। 'जुही की कली' शायद
उनकी इस प्रकार की पहली रचना है। इस किवता में उनका
मनोवेग जिस तीन्नता के साथ व्यक्त हुआ है, उससे स्वभावतः
ही उसमें श्रुति-मधुरता उत्पन्न हो गई है। छन्द में यथासम्भव
लय के अनुशासन की चेष्टा की गई है, किन्तु उनका अनुशासन
इतना कठिन है कि साधारण गायक या पाठक के लिये वह व्यर्थसा हो जाता है। लय या राग के अनुशासन से किवता को
दीर्घायु प्राप्त होती है। निराला एक अच्छे गीत-किव हैं, किन्तु
यह कहना भी अनुपयुक्त न होगा कि शास्त्रीय दृष्टि से वे एक
गीति-किव की अपेक्षा गीतिकार ही अधिक हैं।

मुक्त छन्द् या स्वछन्द् छन्द् का उत्तरदायित्व बहुत-कुछ निराला के ऊपर है और शायद इसी कारण कवि ने हिन्दी पाठकों के सम्मुख स्वच्छन्द छन्द को लेकर उपिश्वत होते समय मस्तिष्क में तर्क तथा हृद्य में साहस भर लिया है। छन्दों के नये विधान को देखकर ही घबड़ाने या चिन्ता करने की जरूरत नहीं होती। यदि नये छन्द कवि की अनुभूतियों को अभिन्यक्त करने में विशेष सुविधाजनक हों, तो उनका औचिय सिद्ध किया जा सकता है। छन्द-विधान में परिवर्त्तन होने पर समीक्षक को भी अपना टिष्टिकोण बद्छना आवश्यक है, अन्यथा उससे न्याय की आशा कम ही रहेगी। व्यवस्थापक के अनुसार ही विचारक को अपनी समीक्षा का निर्वाह करना पड़ेगा है। निराला ने अपने ऊपर दो भार लिये हैं—विधान बनाना तथा उसके अनुसार चलना। नीतिशास्त्र की दृष्टि में यह अभियोग्य स्वेच्छाचार है। ऐसी स्थिति में कवि के साथ समीक्षक का दायित्व भी बढ़ जाता है। सममात्रिक सांत्यानुप्रास के सम्बन्ध में विशेष कुछ कहना नहीं ; क्योंकि इसके लिए निराला को हिन्दी के लक्षण-प्रन्थों की अनुमित मिली हुई है। मुक्त छन्द में उन्होंने दो ढंग की रचनाएँ की हैं— एक विषम-मात्रिक सांत्यानुशास तथा दूसरा विषम-मात्रिक अंत्यानुप्रासहीन या पूरा स्वच्छन्द छन्द । इसी दूसरे प्रकार की रचना में काफी विलक्षणता है। प्राचीन गुरुडम से उत्पन्न प्रति-

When the laws of poetry are changed, the critic, of course, has to begin again; the judiciary must administer what the legislature enacts......

<sup>-</sup>H. W. Garrod; Poetry and the Criticism of Life.

क्रिया ने निस्संदेह कवि को एक नवीन पथ का निर्माण करने तथा उस पर चलने की प्रेरणा दी, किन्तु इसके साथ ही प्राचीन गुरुडम से परिचालित वैदिक संस्कृत के मंत्र-श्लोकों ने ही-जिनकी पंक्तियाँ स्वच्छन्द् छन्द् की तरह ही विषम-मात्रिक तथा अंत्यानु-प्रासहीन हैं - उनकी प्रतिभा के उपयोग का निर्देश किया। इस प्रकार निराला का स्वच्छन्द छन्द भी प्राचीन गुरुडम के प्रभाव-क्षेत्र से बाहर का नहीं। केवल इतना ही कि वैदिक संस्कृत साहिस में जो पद्धति आर्ष तथा मंत्रपूत मानी जाती थी, उसको निराला ने प्रतिक्रिया के आवेग तथा अपनी विलक्षण प्रतिमा के साथ हिन्दी में उपस्थित कर दिया। निराला को इसका श्रेय अवश्य मिलना चाहिए। उनके विचार से किसी भी प्रकार का नियम बँघ जाने से कविता कदापि मुक्त-छन्द नहीं हो सकती। मुक्त छन्द तो वह है, जो छन्द की भूमि में रहकर भी मुक्त है। यह सौभाग्य की बात है कि उन्होंने अपने मुक्त छन्द के लिये भी ( प्राचीन गुरुडम के ) छन्द की भूमि में रहने की बात मानी है। अपने खच्छन्द छन्द में उन्होंने एक और प्रणाली रखी है, जिससे कविता के किसी चरण का विराम अंत में ही न मानकर बीच में भी स्थिर कर दिया जाता है। जैसे-

ज्योतिर्मय चारों ओर
परिचय सब अपना ही !
स्थित मैं आनंद में चिरकाल
जाल-मुक्त । ज्ञानांबुधि
वीचि-रहित । इच्छा हुई सृष्टि की,
प्रथम तरंग वह आनंद-सिधु में,

प्रथम कंपन में संपूर्ण बीज सृष्टि के,
पूर्णता से खुला मैं पूर्ण सृष्टि-शक्ति ले,
त्रिगुणात्मक रचे रूप,
विकसित किया मन को,
बुद्धि, चित्त, अहंकार, पंचमूत,
रूप-रस-गंध-स्पर्ध,
शब्दज संसार यह,
वीचियाँ ही अगिनित शुचि सिचदानंद की।

यह सच है कि किसी भाव या विचार की पूर्णता का संबंध उसके वाक्य-विन्यास के उपर निर्भर करता है और यह आवश्यक नहीं कि ऐसी पूर्णता चरणांत में ही समझी जाय। निराला के पहले भी दो-एक किन ऐसे मध्य-चरण विराम का प्रयोग किया है। पूर्ण विराम का ऐसा प्रयोग केवल व्यर्थ नवीनता ही नहीं, प्रत्युत ल्य की गित का वाधक भी है। स्वच्छांद छंद में इतनी सुविधा तथा स्वेच्छा तो है ही कि जहाँ पाया वहाँ चरण तो समाप्त कर दिया। फिर इस प्रकार के प्रयोग का कुछ औचित्य नहीं माल्यम पड़ता।

निराला की प्रतिभा बहुमुखी है। मुक्तक रचनाओं के अतिरिक्त 'तुलसीदास' की प्रबंध-कल्पना भी उनकी प्रतिभा की द्योतक है। जीवन में केवल प्रेम-गीत को ही महत्त्व न देकर उन्होंने विधवा, भिक्षुक तथा इलाहाबाद के पथ पर पत्थर तोड़ती हुई मजदूरनी की चिंता भी रखी है। उनकी 'भिक्षुक' कविता में भिखारी का बड़ा रमणीय विंब-प्रहण किया गया है।

वह आता-

दो ट्रक कलेजे के करता पछताता पथ पर आता।

पेट पीठ दोनों मिल कर हैं एक,
चल रहा लकुटिया टेक,
मुद्दी भर दाने को—भुख मिटाने को
मुँह फटी पुरानी भौली को फैलाता—
दो हक कलेजे के करता पछताता पथ पर आता।
साथ दो बच्चे भी हैं सदा हाथ फैलाये,
बाएँ से वे मलते हुए पेट को चलते,
और दाहिना दया-दृष्टि पाने की ओर बढ़ाये।

किव ने जगत् और जीवन की वास्तविकता का संस्पर्श कर समाज के दिलत तथा उपेक्षित पक्ष के प्रति अपनी सहानुभूति प्रदर्शित कर प्रतिभा का सदुपयोग किया है। भिक्षुक के वर्णन में मार्मिकता का भाव अपूर्व है और इसके साथ ही उसके करुणाजनक रूप का बड़ा सूक्ष्म निरीक्षण किया गया है। किव ने अपनी रचनाओं में यथार्थता को निर्वासित नहीं किया है। प्रयोजन के अनुसार उनके अंतर्जगत् से वास्तविकता उद्भूत हो उठी है। जागो फिर एक बार', 'महाराज शिवाजी का पत्र' आदि रचनाओं से उनमें जातीय महत्त्व की रक्षा तथा वीरत्व की प्रतिष्ठा का भाव पाया जाता है। निराला को नई-नई उद्घावनाओं का उन्मेष हैं और उनको गित देने की भी यथेष्ट क्षमता है। उनके काव्य की एक मर्यादा है। उनके जीवन में व्यक्तित्व-बोध का तत्त्व जिस रूप में लिक्षत है, वह उनकी काव्य-रचना में भी प्रतिफलित है।

#### जनार्दनप्रसाद भा 'द्विज'

जनार्दनप्रसाद झा 'द्विज' स्वानुभूतिमूलक करुणा के एक मार्मिक कि हैं। अपनी तरल भावुकता को वाह्य प्रकृति की गुष्कता तथा संयम के नियंत्रण के भीतर रखने की उन्हें अपूर्व क्षमता भी है। वेदना उनके जीवन का सार-सर्वस्व है। उनकी वेदना जीवन की गुद्ध वेदना नहीं, बल्कि उसमें जीवन के विलास का आकर्षण है। अपने विरह-दुख को हृदय के भीतर पालनेवाली पतिप्राणा नारी की तरह वे अपनी वेदना को आध्यात्मिक आवरण देकर सुख की सांस लेते हैं। उनकी वेदना जीवन की शाश्वत भावना है और किसी भी आकांक्षा की पूर्त्त से उसका शमन नहीं हो सकता—

अमर वेदना ही हो मेरे सक्ता छखों का मीठा सार।

अपनी वेदना को अमरता का विशेषण देकर अपनी काव्य-साधना के साथ-साथ उन्होंने उसे आत्म-साधना का भी विषय बना लिया है। द्विज की वेदना कविता में आत्मप्रवंचना के रूप में नहीं देखी जा सकती। वेदना या पीड़ा ही उनका मूल काव्य-द्रव्य है और उसके स्मृति-स्पर्श से ही उन्हें काव्य-प्रेरणा होती है—

> पुरुक, कंपन की खा मृदु चोट सिहर उठते प्राणों के तार।

साहित्य-साधना के क्षेत्र में द्विज व्यक्तिवाद की प्रधानता का समर्थन करते हैं और शायद इसी कारण वैयक्तिक अनुभूतियों के साधारणीकरण की आवश्यकता नहीं समझते। यह सच हैं कि "प्रत्येक व्यक्ति की अंतर्व त्तियाँ स्वतन्त्र हुआ करती हैं और वे

<mark>इतनी जटिल होती हैं कि उनके आधार पर सहसा किसी सार्वभौम</mark> नियम की संस्थापना कर लेना असंभव है," किंतु इसके साथ द्विज के कवि को यह भी मानना पड़ेगा कि शुद्ध वैयक्तिक अनुभूतियाँ ही काव्य के रूप में रसम्राद्य नहीं हो सकतीं। कवि अपनी अनुभूतियों की समानता अपने पाठकों तथा श्रोताओं के साथ स्थापित न करे, तो केवल व्यक्ति-वैचित्र्यवाद से काव्य की रचना नहीं हो सकती। कवि की अनुभूतियों का जिस सीमा तक साधारणीकरण किया जा सकता है, उसी सीमा तक वे रस-प्राह्म बन सकती हैं। प्रत्यक्ष जीवन की विचित्रता को काव्य में समाविष्ट करना उचित नहीं माना जा सकता। किसी की प्रकृति का कोई अद्भुत् मैनोवैज्ञानिक वैचित्र्य शास्त्रीय पद्धति का अपवाद ही हो सकता है, सर्वमान्य नियम नहीं। साहित्य या काव्य-साधना में व्यक्ति को कोई अद्भुत् व्यतिक्रम उपस्थित करने का अधिकार नहीं। वह अधिक-से-अधिक अपनी प्रवृत्ति के अनुसार जीवन के किसी मार्मिक पक्ष को छेकर, अपनी वैयक्तिक विशेषता के कारण उसके पद-विन्यास या प्रणाली पर ही प्रभाव डाल सकता है। काव्य के रूप में मानव-प्रकृति की किसी ऐसी विशेषता का ही प्रतिपादन किया जा सकता है, जो विरल तो हो, पर विचित्र नहीं। विशेषता सदा विरल होती है और इसी तरह वैचित्र्य भी विरल ही होता है, किंतु विशेषता जीवन के राग-तत्त्वों का समन्वय रखकर चलती है और वैचित्र्य केवल हमारी जिज्ञासा-वृत्ति को प्रेरित करता है। राग-तत्त्व से ही काव्य-रचना होती है<mark>, जिज्ञासा-वृत्ति के लिये उसमें कोई अवकाश नहीं रह जाता ।</mark> "आज चारों ओर आशा-निराशा, हर्ष-विषाद, मिलन-

विच्छेद, सफलता-असफलता आदि के भीषण द्वन्द्व चल रहे हैं और प्रत्येक वर्ग का पूर्वपक्ष पराजित होता जा रहा है, उत्तर पक्ष को विजय मिलती जा रही है।" इसी कारण शायद द्विज के जीवन में आनन्द की सृष्टि नहीं हो सकती। विषाद वस्तुतः आरम्भ से ही उनकी कविता का पोषक तत्त्व बनकर रहता आया है और आज भी वह वही है, लेकिन इसका परिणाम यह हुआ कि जीवन के एक ही स्वरूप के प्रति दृष्टि रखने के कारण द्विज का काव्य-क्षेत्र बहुत संकीर्ण हो गया। जीवन में सत्य का प्रत्यक्ष पराजय कोई असंभाव्य घटना नहीं, किंतु अंतिम रूप से उसको पराजित करना निश्चय ही असंभव है। यदि जीवन में सहा की सर्वत्र प्रत्यक्ष विजय ही होती जाती, तो असत्य का पहा पकड़कर कोई विजय का स्वप्न ही क्यों देखता! द्विज प्रत्यक्ष के आप्रही हैं। वे जीवन के उस आध्यात्मिक स्वरूप को देखने का कष्ट नहीं करते, जहाँ पराजय का कुछ पता नहीं, केवल विजय ही विजय है। वे जीवन और जगत् में दुःखों के अस्तित्व की उपेक्षा न करनेवाले कवि हैं, जो आशावाद का मोह न छोड़कर भी निराशावादी बनते हैं।

सुख और दु:ख या आनन्द या विषाद की भिन्न-भिन्न सत्ताओं के सम्बन्ध में वैदांतिकों में भी मतभेद रहता आया है। कोई दोनों को नित्य और शाश्वत मानता है और कोई एक के अभाव में दूसरे की स्थिति। यदि आनन्द और विषाद दोनों की सत्ताएँ शाश्वत मानी जायँ, तो किसी भी कारण उनके अस्तित्व का बाध नहीं हो सकता। परिस्थिति के अनुसार वे न्यूनाधिक हो सकती हैं। दिज अपनी प्रवृत्ति के अनुसार जीवन में विषाद-

तस्त्र को विशेष महत्त्व देते हैं, पर आनन्द-तत्त्व का बाध नहीं करते। विषाद उनकी कविता का पोषक तत्त्व भी तभी तक रह सकता है, जबतक वे अपनी काव्य-प्रेरणा के लिये उसमें से ही आवश्यक आनन्द उपार्जित न कर लें। लोग वेदना से रोते हैं, किन्तु इस प्रकार रोने में भी उन्हें आनन्द न मिले, तो वे अपने रोने के कम को कुछ देर तक भी न चला सकेंगे। आनन्द के बिना उनके कवित्व की प्राण-प्रतिष्ठा नहीं हो सकती। यदि जीवन में वे आनन्द-तत्त्व की सत्ता किसी रूप में भी न मानते होते, तो अपनी कविता के सम्बन्ध में ऐसा विचार न रखते कि रुद्दनशील प्रवृत्ति की इस प्रधानता के कारण उनकी काव्य-कला में एकांगिता आ गई है। इस एकांगिता शब्द से ही यह संकेत मिलता है कि जीवन में केवल रुद्दनशील प्रवृत्ति ही नहीं होती, बल्क उसका कोई दूसरा पक्ष भी होता है। कोई भी कि लोक-जीवन की समस्त सामान्य भावनाओं का प्रतिनिधित्व नहीं कर सकता। द्विज से भी हम ऐसी आशा नहीं रख सकते।

अभाव की पूजा तथा अपनी वेदना की विवृति में विशेष अनुरक्त रहने के कारण द्विज प्रकृति के भाव की पूजा करने में समर्थ न हो सके। जगत में अभाव कुछ नहीं, भाव की सत्ता सर्वत्र पाई जाती है। दार्शनिक बाध की तरह अभाव भाव की सत्ता के विनाश का द्योतक नहीं हो सकता। जीवन की अपूर्णतम् जिस सीमा तक सत्य है, अभाव भी उसी सीमा तक सत्य माना जा सकता है, किन्तु जब जीवन अपनी सारी अपूर्णताओं को रखते हुए भी जीवन ही रहता है, तब भाव अपने अभाव की स्थित के रूप में भी भाव क्यों न बना रहे! द्विज अपने सुख-दु:ख

की अपेक्षा रखकर ही प्रकृति का वर्णन करनेवाले कवि हैं, प्रकृति को मुख्य आलंबन के रूप में ग्रहण कर चलनेवाले कवि नहीं। जीवन की संगति के अनुरूप ही प्रकृति के ऊपर अपने सुख-दु:ख को आरोपित करने की प्रवृत्ति प्रायः हिन्दी-कवियों की ही रही है। ऐसे कवियों की वेदना का क्षेत्र भी रित-भाव के ही अन्तर्गत रहता आया है। द्विज करुणा के कवि हैं और इसी कारण विरही या विरहिणी की तरह प्रकृति को भी केवल विरह-क्लांत रूप में ही देखने की आवश्यकता समझते हैं। उनकी करुणा में वैयक्तिक जीवन को प्रधान स्थान प्राप्त है। उसमें न तो अखण्ड मानवता के लिए स्थान है और न प्रकृति को ही अपनी सारी विभूतियों के साथ अँटने की जगह। संस्कृत के कवि भवभूति ने काव्य में करुणा को जो महत्त्व दिया, उसके भीतर उन्होंने प्रकृति को भी अपनी सीमा में प्रतिष्ठा दी, किन्तु द्विज की कवि-प्रवृत्ति में विषाद इतना घनीभूत है कि वह अपनी छाया के अतिरिक्त जगत् में दूसरी कोई सत्ता नहीं देख सकती। उनकी सारी रचनाओं में जिन दो-चार खलों पर आयास या अनायास भाव से प्रकृति के वर्णन हैं, वहाँ प्रकृति को अपने खतन्त्र रूप की मर्यादा नहीं मिली है। अपने हृदय की पूर्व प्रतिष्ठित वेदना की प्रबलता व्यक्षित करने के लिये द्विज ने प्रकृति के विहँसते खरूप में भी उपहास का ही अवसाद पाया है-

> नभ के इन हँसते तारों का छिपा हुआ उपहास, फेंक रहा मुभ निराधार को ग्लानि-अनल के पास।

नियति का कैसा निदुर विधान ? ढूंड़ने चल्ँ कहाँ परित्रान ?

शायद उनके जीवन में कभी प्रकृति को भी स्थान प्राप्त था, पर अब उनका जीवन-उपवन उजड़ गया है और उपवन के उजड़ने के बाद ही उनके काव्य-देवता ने उसमें प्रवेश किया—

किल्यों का यौवन बीता, अलियों के भाग विलाये! मेरे उजड़े उपवन में तब हो तुम हँसते आये!

कि के जीवन में जब तक प्रकृति शृंगार करती थी, तब तक उनका कवित्व मीन था। प्रकृति का शृंगार हटते ही उनके जीवन में विषादमय उस परम तत्त्व ने अपनी प्रतिष्ठा प्राप्त की। प्रकृति के उस पुराने साहचर्य ने भी किव के जीवन में कोई राग उत्पन्न नहीं किया, प्रत्युत् उससे उनको मादक संवेदना ही मिछी—

किसकी यह छवि, किसका सिगार ?

मिल रहा पुनः किस मधुऋतु का
जीवन-उपवन को यह दुलार ?

पा किस नव आशा से दुलास,
खिल पड़ा प्रणय का मुकुल मौन ?

स्मृति के निकुंज में कृक उठी
यह तड़प-भरी कोकिला कौन ?

किसकी साँसे यों सिहर-सिहर,
करतीं मादकता का प्रसार ?

छख-स्वप्नों का यह अमर लोक निरखूँ अब किससे नयन छीन ? मेरा प्यारा सौभाग्य-सूर्य छिप गया, हुआ मैं ज्योति-हीन।

> पर, उसकी ही यह मंधुर याद फिर कौन दिलाता बार-बार?

पाकर खोता हूं सतत, कभी खोकर पाऊँगा क्या न हाय? भय है, यह मेरा मिलन आज फिर शांप विरह का पान जाय!

क्या करूँ ? छिपा सकता न और इस 'छाया-नट' से हृदय-हार !

द्विज के विषाद में वैयक्तिकता का अधिक समन्वय रहने के कारण सूफियों की-सी विरह-वेदना की एकनिष्ठता तो आ गई है, परन्तु एकनिष्ठता का निर्वाह करते हुए जीवन के विविध रसात्मक पक्षों की ओर उनकी दृष्टि नहीं गई। उनकी झोली छोटी है, वैभव का अधिक भार उठा सकने की उसमें समर्थता नहीं। प्रकाश की भीख माँगते उनको अंधकार ही मिलता है, किन्तु प्रकाश माँगने की आकांक्षा तो दूर नहीं होती। अपनी अनुभूति तथा अन्तर्ध्वनि को आत्म-साधना के अनुरूप अभिव्यक्त कर सकने की कवि में यथेष्ट क्षमता है। विषाद-तत्त्व को अपनी काव्य-साधना का विषय बनाकर करुणा का इतना बैभव विखेरनेवाला हिन्दी में कोई दूसरा कवि नहीं। द्विज अपनी सीमा में एक बहुत ही मार्मिक किव हैं।

### सुमित्रानन्दन-पन्त

सुमित्रानन्दन पन्त आधुनिक युग के हिन्दी कवियों में प्रकृति की रमणीयता पर मुग्ध होनेवाले सब से अधिक भावुक किव हैं। बचपन से ही प्रकृति का उन्मुक्त साहचर्य प्राप्त रहने के कारण उनको प्रकृति के नाना न्यापारों में अपनी कवि-सुलभ अन्तर्द ष्टि से काम छेने की अच्छी समर्थता मिली है। जीवन के अनेक अवसर पर, विविध प्रसंग पर प्रकृति के जो चित्र-विन्यास उन्होंने अपनी रचनाओं में उपिश्यत किये हैं, वे हिन्दी काव्य-जगत में अपूर्व और रमणीय हैं, छेकिन प्रकृति को देखने के छिये सदा उन्होंने अपनी एक ही अन्तर्द ष्टि से काम नहीं लिया। प्रकृति के विविध खरूपों में सर्वत्र और सर्वदा अपनी भावनाओं की अभिन्यक्ति का पूरा-पूरा सामञ्जस्य नहीं मिल सकने के कारण, उन्होंने प्रकृति के निश्चल रूप का मानवीकरण भी कर दिया है। कहीं-कहीं मानवीकरण के अप्रस्तुत विधान की और अधिक आकर्षित रहने से प्रस्तुत की प्राकृत व्यञ्जना दूरारूढ़ हो गई है। कवि जब प्रकृति में अपने ऐन्द्रीय प्रणयोद्गार तथा मनोऽनुकुछ सौंदर्य-रचना की कल्पना करता है, तब हेत्वाभास के आधार पर प्रकृति को भी उसी स्तर पर छाने की चेष्टा करता है। चाँदनी पर कवि के उद्गार हैं—

> नीले नभ के शतद् पर वह वैठी शारदहासिनि, सृदु करतल पर शशिमुख धर नीरव, अनिमिष एकाकिनि!

दूसरे प्रसङ्ग पर चाँदनी के ही सम्बन्ध में वे कहते हैं—

जग के दुख - दैन्य - शयन पर यह रुगा जीवन बाला रे कब से जाग रही, वह आंसू की नीरव माला! पीली पड़, दुर्बल, कोमल, कुश देह - लता कुम्हलाई विवसना, लाज में लिपटी— सांसों में शून्य - समाई। रे म्लान, अँग रँग, यौवन चिर मुक्त, सामा नत चितवन! जग के दुख से जर्जर स्थ बस मृत्यु-शेष अब जीवन!!

जहाँ कहीं उन्होंने प्रकृति की मानवीकरण से निरपेक्ष होकर

चित्रित किया, वहाँ बहुत ही रमणीय दृश्य-विधान उपस्थित हो। गया है—

> पावस - ऋतु थी पर्वत-प्रदेश ; पल-पल परिवर्त्तित प्रकृति-वेश ।

> > मेखलाकार पर्वत अपार अपने सहस्र हग-हमन फाड़, अवलोक रहा है बार-बार नीचे जल में निअ महाकार;

> > > - जिसके चरणों में पला ताल दर्पण - सा फैला है विशाल !!

गिरि का गौरव गाकर भर्भार् मद से नस-नस उत्तेजितकर, मोती की छड़ियों से छन्दर भरते हैं भागभरे निर्भर।

> गिरिवर के उर से उठ-उठकर उचाकांक्षाओं - से तहवर हैं भाँक रहे नीरव नभ पर, अनिमेष, अटल, कुछ चिन्तापर!

— उड़ गया, अचानक, लो, भूधर फड़का अपार पारद के पर ! रव-शेष रह गए हैं निर्भर ! है हृट पड़ा भू पर अम्बर !

> धँस गए धरा में सभय शाल ! उठ रहा धुओं, जल गया ताल !

#### —यों जलद-यान में विचर-विचर , था इन्द्र खेलता इन्द्रजाल !

पंत ने प्रकृति में एक शक्ति तथा रहस्य को देखा है। उनके वर्णन में सूक्ष्मता तो है, किन्तु प्रकृति के व्यापार का वर्णन अप्रस्तुत-विधान की साम्य-भावना के आधार पर हुआ है। प्रकृति के विविक्त स्वरूप को सर्वत्र महत्त्व न दे सकने का कारण उनकी कवि-सुलभ भावुकता ही है। फिर भी वे सर्वाधिक प्रकृति-प्रेमी कवि हैं।

पंत को नारी-रूप के प्रति सहज आकर्षण है। भोग्य-रूप में नारी का साधारणतः सौन्दर्य-विधान किया जाता है और पुज्य रूप में उसका महत्त्व-विधान। मातृ-सुख से विश्वित रहने के दुर्भाग्यका निराकरण करने के छिये, उनके कवि ने बालिका बनकर <mark>माँ से स्नेह-संछाप</mark> किया है। इसके अतिरिक्त उन्होंने अपनी अनेक रचनाओं में सिखयों तथा सजनियों के साथ हिल-मिलकर भावनाओं की कोमलता प्राप्त की है। नारी-रूप के प्रति अधिक आकर्षित होने का कारण वासनात्मक प्रणयोद्गार की स्वाभाविक अभिव्यक्ति के अतिरिक्त अपनी भावुक तथा कोमल प्रकृति का सामंजस्य रखना भी माॡम पड़ता है। किसी प्रबन्ध-विधान के अन्तर्गत प्रसङ्गप्राप्तरूप से स्त्रियोचित अभिव्यक्तियाँ जितनी स्वाभाविक हो सकती हैं, उतनी मुक्तक रचनाओं में नहीं। कविता के समय रूप को नारी की अभिन्यक्ति के रूप में उपस्थित करना और वह भी पुरुष रचयिता हो कर, उनकी कवि-प्रकृति की स्त्रैणता ही प्रमाणित करता है। पंत ने कोमलता के आग्रह से ही ऐसा किया है।

पंत की गीति रचनाओं में अनुभूति की तीत्रता उतनी नहीं पाई जाती, जितना उनमें कल्पना का प्रसार है। गीति काव्य में किय की अनुभूति तथा मनोनिवेश ही प्राण-स्पन्दन करता है। किय की भावुकता अपने कल्पना-सूत्र को कभी-कभी इतना अधिक विकसित कर देती है कि कहीं-कहीं उनकी रचनाएँ, कुछ ज्यादा पानी मिछे शरवत की तरह, नीरस माछ्म पड़ती हैं। क्षणिक तथा क्षीण अनुभूति को भी कल्पना के वितान पर चढ़ा-बढ़ाकर रमणीय बना देने की कछा पंत में अद्भुत् है, किन्तु अपनी इस कछा के साथ-साथ यदि वे अपने हृदय को भी छेते चछते, तो वास्तव में पंत के रूप में हिन्दी को एक अपूर्व किव प्राप्त होता।

राष्ट्रीय नव जागरण ने भी पंत के चित्त को प्रभावित किया, लेकिन उनकी रचनाओं में इसका कोई जामत् स्वरूप लक्षित नहीं होता। प्रकृतिवाद की एकिनष्ठा को क्रमशः अग्रसर करते हुए जब वे मानवताबाद की सीमा पर जा पहुँचे, तब कुछ लोग कहने लगे कि पंत साम्यवादी-सा विचार रखने लगे हैं। वस्तुतः कोई किव न तो गांधीवादी होता है और न साम्यवादी। कवि-रूप में वह किसी भी 'वाद' के साथ स्पष्ट, सम्बन्ध रखकर अपने काव्य की मर्यादा का निर्वाह नहीं कर सकता। पंत का ध्यान देश के उन दीन-हीन छषक-अमजीवियों के दशा-वर्णन पर आकर्षित हुआ है। किव के नाते यह स्थाभाविक ही है। काव्य के अन्तर्गत विभिन्न शाखा-पद्धतियों के रूप में जितने 'वाद' चल रहे हैं, उनसे मुक्ति पाकर राजनीतिक 'वादों' से प्रभावित हो प्रवादी बन जाना, किसी भी किव के लिये शीभनीय नहीं माना जा सकता। मानवता के हित-विचार से अपनी काव्य-रचना के दृष्टिकोण में

वस्तु-विन्यास का कुछ दिशा-भेद करना, असज़त नहीं है। पंत ऐसे ही एक कि हैं। मानवता की पुकार पर द्रवित होना कि का धर्म है। महात्मा गांधी के व्यक्तित्व ने कि के चित्त पर जो मुद्रा अङ्कित की, वह 'बापू के प्रति' स्पष्ट हो गई है। गांधीवाद तथा साम्यवाद दोनों की परिणित प्रायः एक ही लक्ष्य-विन्दु पर होती है, भेद हैं केवल प्रक्रिया और दृष्टिकोण का। पंत ने अपनी सहजभावुकता के अनुसार मानवता के परित्राण की कामना की है। मेरी समझ से पंत की आध्यात्मिक तथा आस्तिक बुद्धि साम्यवाद को विदेशी आवरण में अपने सम्मुख उपस्थित न होने देगी। युगांत तथा युगवाणी की रचना के पहले से ही पंत को मानवता में समानता का भाव आ गया था। उनकी रचनाओं के अध्ययन से यह बात स्पष्ट लिक्षत हो जाती है। अपने गुज़न में उन्होंने लिखा है—

जग पीड़ित है अति हुंख से,
जग पीड़ित रे अति छख से,
मानव जग में बँट जावे
हुख-छख से औ छख-हुख से।
अविरत हुख है उत्पीड़न
अविरत छख भी उत्पीड़न
हुख-छख की निशा-दिवा में
सोता जगता जग - जीवन

अपनी 'ज्योत्स्ना' में उन्होंने एक स्थान पर 'अन्न-वस्त्र की चिन्ता से मुक्त, स्वस्थ, साक्षर, सिद्ध क्रषकों, श्रम-जीवियों एवं ज्यवसायियों के नर-नारियों एवं बालक-बालिकाओं का चटकीले रङ्गों के वस्त्र पहने, गीत, वाद्य, नृत्य, न्यंग्य, विनोद-पूर्वक वसन्तोत्सव मनाते हुए धीरे-धीरे प्रवेश' कराया है। वे सम्मिलिक स्वर में गाते हैं—

पंत अपने भावना-क्षेत्र को विकसित कर चलनेवाले प्रगति-शील कि हैं। उनमें साम्प्रदायिक प्रगतिशीलता की भावना नहीं आ पाई है, जिसकी अभी धूम मचाई जाती है। वे जाग्रत कि की तरह युगधर्म के अनुकूल परिस्थिति का निर्माण करना चाहते हैं। मानव-जीवन में जो रूढ़ियस्त तथा जीर्ण-शीर्ण पक्ष हैं, उनका संहारकर वे नवयुग की मदिरा से मत्त होना चाहते हैं—

द्रुत भरो जगत के जीर्ण पत्र ! हे स्नस्त ध्वस्त ! हे शुष्क शीर्ण ! हिम ताप पीत, मधुवात भीत, तुम वीतराग, जड़ पुराचीन !! निष्प्राण विगत युग ! मृत विहंग ! नग नीड़ शब्द औं श्वासहीन, च्युत, अस्तव्यस्त पंखों से तुम भर-भर अनन्त में हो विछीन !

संजरित विश्व में यौवन के

जग कर जग का पिक, मतवाली

निज अमर प्रणय स्वर-मदिरा से

भर दे फिर नवयुग की प्याली!

पंत सुख-दुःख से निरपेक्ष रहकर समान भाव से उनके महत्त्व को जीवन में स्वीकार करते हैं, किन्तु समय-समय पर उनकी रचनाओं में दुःख तथा सुख की प्रधानता स्पष्ट रूप से अंकित होती गई है—

विना दुख के सब छख निस्सार, विना आँसू के जीवन भार दीन, दुबंल है रे संसार, इसी से दया, क्षमा औ' प्यार।

और

वियोगी होगा पहला कवि

आह से उपजा होगा गान

उमड़कर आँखों से चुपचाप

वही होगी कविता अनजान।

जीवन में केवल दुःख को महत्त्व ही नहीं देते, प्रत्युत् इस सारी सृष्टि को ही अशान्ति की जड़ समझते हैं—

हाय री दुर्वल भ्रान्ति !
कहाँ नश्वर जगती में शान्ति !
सृष्टि का ही तात्पर्य अशान्ति
जगत अविरत जीवन-संग्राम
स्वम है यहाँ विराम।

इस प्रकार पंत जीवन और जगत् में दुःख तथा अशान्ति को गौण नहीं मानते और इसके साथ वे जीवन में शाश्वत उल्लास को भी दूर नहीं छोड़ते—

> जरा - जीवन नित नव - नव प्रति दिन प्रति क्षण उत्सव जीवन शाश्वत वसंत अगणित कली कुछम वृंत सौरभ, छख, श्री अनन्त।

इतना ही नहीं, जीवन और जगत् की रमणीयता पर उझसित होकर उमंगभरी वाणी में वे कहते हैं—

जग - जीवन में उछास मुके नव आशा नव अभिलाप मुके।

इस प्रकार परिधिति के अनुसार ही जगत् और जीवन में वे सुख तथा दु:ख को प्रधान या गौण मानते हैं। कुछ कवि ऐसे हैं, जो जीवन-पर्यंत के छिये दु:ख या सुख के साथ अपना प्रन्थिवंधन कर छेते हैं और उनकी सारी रचनाओं में एक ही स्वर बजता है। पंत में यह विशेषता है कि वे जीवन में दोनों के महत्त्व को स्वीकार करते हैं और परिधितिवश उनसे प्रभावित होते हैं।

पंत के समान शब्द-विन्यास में सुरुचि का निर्माण करनेवाला कोई दूसरा कवि नहीं। उन्हें शब्दों की प्रकृति तथा उनकी अर्थ-शक्ति को पहचानने का विवेक है, किन्तु कहीं-कहीं उन्होंने शब्दों से बलात् अर्थ-व्यक्ति का भी काम लिया है। अँगरेजी लाक्षणिक वैचित्र्य तथा चित्र-विन्यास को हिन्दी-काव्य में प्रवेश कराने का काम जितना पंत ने किया, उतना किसी ने नहीं। सरल तथा सरस पद-योजना के रूप में उन्होंने अपनी भावना को अभिव्यंजित किया है। सौंदर्य-प्रेमी होने के नाते उन्होंने काच्य-भाषा को मनोरम बनाने में एक ऋतविद्य साहित्य-शिल्पी का काम किया है। अभिन्यंजनावाद् की विभिन्न प्रवृत्तियों के दिक्द्र्शक वैचिन्य-विन्यास, अलंकार आदि का निर्वाह पंत की बड़ी विशेषता है। उनकी काव्य-वस्तु में रहस्य-भावना के जो संकेत मिलते हैं, वे पहाड़ी पगडंडियों की तरह सर्वत्र दुर्बोध तथा दुर्गम नहीं हैं। पंत ने प्रकृति के उस परम तत्त्व में जो रहस्य देखा, उससे अधिक जीवन में उसका विधान नहीं किया । उनकी रचनाएँ कट्टर रहस्य-वाद की रचनाएँ नहीं हैं, जो अपनी रहस्रता के आग्रह के वशीभूत होकर इतनी दुर्गम हो जाती हैं कि 'सांत' जगत् से बाहर होकर 'अनन्त' में ही उनकी अर्थ-व्यक्ति हो सकती है। पंत का कवि प्रवंचना के पथ पर चलकर अपनी अनुभूतियों के साथ खिलवाड़ नहीं करता। उनके भाव तथा विचार जटिल नहीं, प्रत्युत सरस तथा सरल हैं। जीवन और जगत् को वे आदर्शवादी दृष्टि से देखनेवाले किव हैं।

में प्रेमी उचादशों का संस्कृति के स्वर्गिक स्पर्शों का, जीवन के हर्ष-विमर्षों का; जीवन और कान्य

लगता अपूर्ण मानव-जीवन,

मैं इच्छा से उन्मन, उन्मन !

जग-जीवन में उल्लास मुक्ते,
नव आशा, नव अभिलाष मुक्ते,
ईश्वर पर चिर विश्वास मुक्ते;

चाहिए विश्व को नवजीवन

मैं आकुल रे उन्मन, उन्मन !

#### रामधारी सिंह 'दिनकर'

रामधारी सिंह 'दिनकर' के हृदय में अतीत का बड़ा प्रबल्ध आग्रह है। जिस दिन उनके हृदय में हिमालय फूटा, उसी दिन से उनकी प्रतिभा ने एक नई दिशा की ओर गित की। अतीत गौरव की स्मृति तथा खँडहरों के प्रति दिनकर ने जिस भावुकता का परिचय दिया, वह अप्रतिम है। भारत के उन अवशिष्ट स्वरूपों के साथ भारतीय जीवन की जो भाव-धारा प्रवाहित होती रही है, उसमें किव ने अपनी भाव-प्रवर्तिनी शक्ति से तरंगें उत्पन्न की हैं, लोक-हृदय की अंतर्भूमि को अपनी मार्मिक वाणी से अनुकंपित किया है। प्रागैतिहासिक या ऐतिहासिक काल से ही जो हमारे सुख-दुख के सहचर रहे हैं, उनको हृदय-प्राह्य रसात्मक रूप देने का यह अच्छा प्रयास किया गया है। हिमालय के प्रति किव के हृदय में जिन-जिन भावनाओं का उदय हुआ है, वे स्पष्ट हैं—

मेरे तगपति ! मेरे विशाल !

साकार, दिन्य, गौरव विराट !

पौरुष के पूंजीभूत ज्वाल !

मेरी जननी के हिम-किरीट !

मेरे भारत के दिन्य भाल !

मेरे नगपति ! मेरे विशाल !

युग-युग अजेय, निर्वंध, मुक्त,
युग-युग गर्वोन्नत, नित महान
निस्सीम न्योम में तान रहे,
युग से किस महिमा का वितान !

#### जीवन और काव्य

कैसी असंद यह चिर-समाधि ? यतिवर ! कैसा यह अमर ध्यान ? त् महाशून्य में खोज रहा किस जटिल समस्या का निदान ? उलभन का कैसा विषम ज्वाल

. X

मेरे नगपति! मेरे विशाल?

× कितनी मणियां छुट गईं, मिटा कितना मेरा वैसव अशेष! त् ध्यान - सन्न ही रहा, इधर वीरान हुआ प्यारा स्वदेश। कितनी द्रुपदा के बाल खुले, कितनी कलियों का अन्त हुआ; कह हृदय खोल चित्तीर! यहाँ कितने दिन ज्वाल वसंत हुआ ! × त् पूछ अवध से राम कहाँ? वृंदा ! बोलो घनश्याम कहाँ ? ओ मगध! कहाँ मेरे अशोक ? वह चंद्रगुप्त बलधाम कहाँ ? पैरों पर ही है पड़ी हुई मिथिला भिस्तारिणी सकुमारी, त् पूछ, कहाँ इसने खोई अपनी अनन्त निधियाँ सारी!

री कपिलवस्तु ! कह बुद्धदेव के वे मंगल - उपदेश कहाँ ! तिब्बत, इरान, जापान, चीन तक गये हुए सन्देश कहाँ ! वैशाली के भग्नावशेष से पूछ लिच्छवी - शान कहाँ ! ओरी उदास गएडकी ! बता विद्यापित कवि के गान कहाँ !

हिमालय दिनकर की काव्य-रचना का मेरुदण्ड है। उनके चित्त पर हिमालय ने जिस संस्कार को विकसित किया, वह उसकी नस-नस में फैलकर ही रहा। उनकी अधिकांश राष्ट्रीय रचनाओं में हिमालय, गङ्गा, गण्डकी, सतलज, नालन्दा, वैशाली, किपलबस्तु, दिल्ली आदि की स्मृति न भूली जा सकी। भारत के इन मार्मिक स्वरूपों की ओर इस प्रकार दृष्टि ले जाने का काम पहले-पहल दिनकर ने ही नहीं किया, आज से प्रायः ७० वर्ष पहले भारतेन्दु हरिश्चन्द्र ने भी राष्ट्रीय नवजागरण-काल में, अपनी रचनाओं में काशी, प्रयाग, अयोध्या, पञ्चनद, चित्तीड़ आदि का मार्मिक सम्बोधन किया था । पर, दिनकर की रचनाओं में जो

<sup>9.</sup> दिनकर के हिमालय-जन्म के प्रायः ६० वर्ष पहले भारतेन्द्र का भारत-भाग्य भारत को दुर्दशा की घोर निद्रा से जागते-जागते थककर उदास हो कहता है—

मारत के भुजबल जग रच्छित। भारत विद्यालहि जग सिच्छित॥

उमङ्ग और उत्साह हैं, वे भारतेन्द्र की रचना में उद्गासित नहीं होते। ऐतिहासिक या राष्ट्रीय भावना की अभिन्यक्ति में अभी जैसी निर्वंधता है, वैसी उस समय नहीं थी। भारतेन्द्र-काल से चलती हुई हिन्दी-किवता की इस परम्परा को दिनकर ने नया जीवन दिया। अपनी भावना और कल्पना का आश्रय देकर भारतीय अतीत को किव ने सजीव कर दिया। दिनकर की किव-दृष्टि केवल भारत की भौगोलिक सीमा तक ही रुकी न रही; मेघरन्ध्र में रागिनी बजाते समय वह जर्मनी, जापान, शंघाई आदि सुदूर स्थानों तक भी पहुँचती है।

दिनकर के हृदय में भावना-सम्पत्ति का जो सञ्चय है, वह यथेष्ट है। भावना के एक केन्द्र-बिन्दुं पर ठहरकर उनके प्राम्य

> भारत तेज जगत विस्तारा । भारत भय कम्पत संसारा॥ × ते कलंक सब भारत केरे। ठाढ़े अजहूँ लखो घनेरे॥ काशी प्राग अयोध्या दीन रूप सम ठाढ़ी सगरी॥ चण्डालह जेहि निरस्ति घिनाई। रहीं सबैं भुव मुँह मिस लाई॥ हाय पधनद हा पानीपत ।। अजहुँ रहे तुम धरनि विराजत ॥ हाय चितौर निलज तू भारी। अजहुँ खरो भारतिहं मंभारी॥ ×

— भारतेन्तु हरिश्चन्द्र—भारत दुर्दशा, पृ० ३२-३४।

जीवन के अनुभव तथा ऐतिहासिक स्मृति ने कल्पना के बल पर वाणी का अच्छा वैभव दिखलाया है। स्मृति ज्ञातक्षेत्र के बाहर नहीं जा सकती, किन्तु जीवन का अनुभव अपनी मर्यादा के अनुसार जीवन के सभी ज्ञात तथा अज्ञात क्षेत्रों में प्रसारित हो सकता है। किव की कल्पना का प्रसंग जब उद्घेलित होता है, तब जल्द वह रुकता भी नहीं। यही कारण है कि दिनकर की अधिकांश कविताएँ, कहीं-कहीं आवश्यकता से अधिक, लम्बी हो गई हैं और जो इस प्रकार लम्बी हुई हैं, उनमें प्रायः एक ही प्रकृति का काव्य-द्रव्य है। ऐसी कविताओं में भाव-सम्पर्कत्य का गुण स्वाभाविक रूप से आ गया है, पर कहीं-कहीं ऐतिहासिक उल्लेखों के गूढ़ प्रसङ्ग-गर्भत्व के कारण साधारण पाठकों की रस-ग्राहिणी कल्पना विस्तृत क्षेत्र में फैल नहीं पाती।

दिनकर को जीवन के किसी गूढ़ तथा अन्य मार्मिक पक्ष को देखने की प्रवृत्ति नहीं है। 'बालिका से वधू' के वर्णन में किय की बहुत आत्मीयता झलकती है, किन्तु वधू के हृदय की भावनाओं के अन्तर्ह्ध न्द्र की व्यञ्जना का अच्छा प्रसङ्ग पाकर भी किव ने उस पर ध्यान नहीं दिया। प्राकृतिक हश्यों के प्रति हृदय का जो सम्बन्ध संस्कृत किवयों ने स्थापित किया था, उसकी परम्परा हिन्दी काव्य में न चल सकी। दिनकर को भी प्रकृति के नित्य नवीन रूप के प्रति अनुराग नहीं है। प्रकृति के नाना रूप और व्यापार में केवल अतीत गौरव की याद दिलाना, उसके प्रति क्षोभ, उपालम्भ तथा भर्त्सना प्रकृद करना, अपनी भावना को संकुचित करना है। निर्पेक्ष प्रकृति-दर्शन की प्रवृत्ति दिनकर में बहुत कम है। प्राकृतिक हश्य-वर्णन के उपलक्ष्य से अपनी भावना

को दूसरे क्षेत्र में अभिन्यक्त करने की जो एक कान्य-परिपाटी रही है, वही दिनकर का लक्ष्य है। प्रकृति के नाम पर दिनकर की लेखनी उठती है, पर उसमें उनका हृद्य रमता नहीं, अतीत दर्शन की लालसा से क्रम-भङ्ग हो जाता है। 'वसन्त के नाम पर,' 'वन फूलों की ओर' आदि रचनाओं में किव की कल्पना सचेष्ट तथा एकनिष्ठ नहीं रह सकी है। किव के हृद्य में वसन्त की उमङ्ग जगी और उनकी—

कलम उठी कविता लिखने को अन्तस्तल में ज्वार उठा रे! सहसा नाम पकड़ कायर का पश्चिम पवन पुकार उठा रे! देखा ज्ञून्य कुँवर का गढ़ है, माँसी की वह शान नहीं है; दुर्गादास, प्रताप बली का प्यारा राजस्थान नहीं है;

और इसी प्रकार कवि की स्पृति-विधायिनी कल्पना अग्रसर होती गई। कुछ क्षण के बाद फिर जब वसन्त की याद आई, तब इसी कविता के प्रसङ्ग में वे कहने छगे—

> हाँ, वसन्त की सरस घड़ी है जी करता मैं भी कुछ गाऊँ कवि हूँ आज प्रकृति - पूजन में निज कविता के दीप जलाऊँ। क्या गाऊँ? सतल्ल रोती है हाय! खिलीं बेलियाँ किनारे

भूल गए ऋतुपति; बहते हैं

यहाँ रुधिर के दिन्य पनारे।

बहनें चीख रहीं रावी-तट

बिलख रहे बच्चे मतवारे;

फूल-फूल से पूछ रहे हैं—

'कब लीटेंगे पिता हमारे ?'

इस प्रकार दिनकर प्रकृति के साथ अपनी तन्मयता न दिखा सके। छेकिन देश के अतीत गौरव, उसके खण्डहर, दीन-दुखी भूखे किसान-मजदूर, हरे-भरे धान-खेत, खिल्हान, हरी-भरी दूब, गाँव के चौपाल पर उनकी किन-दृष्टि भिन्न-भिन्न रचनाओं के रूप में पहुँची है। दिनकर प्रगतिशीलवादी नहीं, किन्तु स्वाभाविक रूप से एक प्रगतिशील किन हैं। भारत की राष्ट्रात्मा के मर्म को स्पर्श करने की जैसी क्षमता दिनकर में दिखाई पड़ रही है, वैसी किसी दूसरे किन में नहीं माल्यम होती। भारतीय लोक-जीवन के सम्मुख राष्ट्रीयता का रसात्मक स्वरूप उपस्थित करने की आशा दिनकर से की जा सकती है। उनका भिन्य इसी सम्भावना पर बहुत-कुछ निर्भर करता है। अपने देश के दिलत पक्ष को ऊपर उठाने के लिये वाणी में जिस संयम तथा दर्प की आवश्यकता है, वह दिनकर में पर्याप्त माल्यम पड़ती है—

उठ वीरों की भावरंगिणी दलितों के दल की चिनगारी,

युग-मर्दित योवन की ज्वाला जाग-जाग री क्रान्ति-कुमारी
लाखों क्रोंच कराह रहे हैं जाग आदिकवि की कल्याणी
फूट-फूट मू कवि-कराठोंसे बन व्यापक निज युग की वाणी
आदिकवि की कल्याणी—कविता देवी—को जगाने के लिए

लाखों कोंचों की वेदना का अर्थ-गिर्मत उल्लेख करना किव की सहदयता है, किन्तु इतना ही नहीं, किव की वाणी में क्षमता भी है और इस क्षमता को किव ने अपनी वाणी में बड़े दर्प के साथ ज्यक्त किया है—

छन्ँ मैं सिन्धु क्या गर्जन तुम्हारा ? स्वयं युगधर्म की हुंकार हूं मैं।

#### महादेवी वर्मा

संसार में कुछ ऐसी वस्तुएँ होती हैं, जिन्हें हम बहुत प्यार करते हैं, किन्तु अपने प्यार की प्रतिष्ठा के लिए कोई तर्क नहीं दे सकते । पुष्प का सौन्दर्य हमें रमणीय माछ्म पड़ता है, चाँदनी हमें प्रिय माल्रम होती है, परन्तु उनकी प्रियता का कोई स्पष्ट कारण नहीं माल्स हुआ रहता है, केवल इतना ही कि उनमें आकर्षण है। शुद्ध सौन्दर्य का तत्त्व कुछ ऐसे ही उपादानों से बना होता है, जो हमारे हृदय को प्रलुब्ध तो बना देता है, पर तर्क को प्रबुद्ध नहीं करता। हृद्य के साथ उनका कुछ-न-कुछ सांस्कारिक सम्बन्ध रहता है, जो अज्ञात रूप से अपनी स्थिति को प्रकट करने की चेष्टा करता है। जड़ और चेतन की सृष्टि में इसी कारण वह द्वैध नहीं रखा गया, जो साधारणतः ऐसी स्थिति में रखा जा सकता था। इसी कारण जड़ और चेतन, दोनों, के युगपत् आविर्भाव को ही सृष्टि कहते हैं। वस्तु और भाव, स्थिति तथा प्रक्रिया के भेद को मानते हुए, एक ही हैं। महादेवी वर्मा को वेदना प्रिय है, लेकिन उसकी प्रियता के लिए उनके पास ऐसा कोई कारण नहीं, जो स्पष्ट हो। व्यक्ति का जीवन ऐसे ही रहस्यमय तत्त्वों से निर्मित होता है, जिन्हें हम समूल अभिन्यक्त नहीं कर सकते। महादेवी ने अपनी वेदना की प्रियता के सम्बन्ध में जिन कारणों का उल्लेख किया है. वे पर्याप्त नहीं हैं। उन्हें जीवन में बहुत दुलार, बहुत आद्र और बहुत मात्रा में सब कुछ मिलने की प्रतिक्रिया से वेदना प्रिय नहीं मालूम हो सकती। प्रतिक्रिया हृद्य की इच्छित वृत्ति नहीं

होती और काव्य में स्वाभाविक वृत्तियों के बिना रमणीय अभिव्यक्ति सम्भव नहीं। यदि महादेवी की सारी काव्य-रचनाएँ, जैसा कि उन्होंने लिखा है, अतिशय प्यार, दुलार की प्रतिक्रिया के कारण ही वेदना-बहुल हैं, तो उनका मर्म किसी कवियित्री का मर्म नहीं हो सकता। किन्तु, यह बात नहीं है। महादेवी एक सफल कवियित्री हैं और उनके पास कवि-सुलभ एक संवेदना-पूर्ण हृदय भी है।

जीवन में सुख के उपभोग के समय हृद्य स्वार्थी रहता है और दुःख के सहन-काल में प्रायः वह उदार हो जाता है। उदारता कवि-प्रकृति है। अपनी जिन उदात्त वृत्तियों के कारण कवि जनता की सहानुभूति को आकर्षित करता है, उनके प्रति उसका ममत्व स्वाभाविक है। जगत और जीवन की करुणा प्राप्त करने के लिए अपना वैभव भी लुटाना पड़ता है। जिस करुणापूर्ण दुःखवाद के ऊपर बौद्ध दर्शन की प्रतिष्ठा हुई, उसके संकेत यत्र-तत्र महादेवी की रचनाओं में भी मिलते हैं, किन्तु इतना तो स्पष्ट मानना पड़ेगा कि जिस अगाध करुणा तथा निराशा से प्रेरित अनात्मवादी बौद्ध द्र्यन पक्क-स्कन्ध को ही आत्म-संज्ञक मानने को वाध्य हुआ, वह उनकी रचनाओं में कहीं भी लक्षित नहीं होता। जीवन-विज्ञान का विक्लेषण ही दर्शन-शास्त्र का विषय है, लेकिन विदलेषण की भिन्नता जीवन की अखण्डता पर कुछ आघात नहीं कर सकती। निर्वाण या मोक्ष जीवन की छौकिक परिधि से मुक्ति है, पर इस परिधि के बाहर जाकर भी जीवन एक दूसरी सीमा में आबद्ध हो जाता है। उस सीमा की परिधि इतनी विशाल तथा विस्तृत है कि मानव-

बुद्धि उसे निस्सीम मान लेती है। व्यक्ति-बोध के खण्ड की यही अखण्डता है। यदि अखण्ड तथा अविच्छित्र जीवन में खण्ड तथा विच्छित्र जीवन को महत्त्व न दिया जायगा, तो सामान्य मानव-बुद्धि को उसका बोध नहीं हो सकेगा। ज्ञान का क्षेत्र सदा परिमित रहता आया है और ऐसे ही क्षेत्र में भाव भी सम्चरित हो सकता है। हमारी बुद्धि की सीमा के बाहर भाव अपनी व्यापकता नहीं बढ़ा सकता। जिस क्षेत्र पर एक बार ज्ञान का आधिपत्य हो चुका रहता है, उसी पर भाव को संक्रमण का अवकाश मिलता है। जिस क्षेत्र पर आधिपत्य करने के लिए ज्ञान को अज्ञान से द्वंद्ध करना पड़ता है, वह अज्ञेय बनकर काव्य-प्रवृत्ति का बाधक हो जाता है।

रहस्यवाद के तथ्य को लेकर काव्य-रचना करनेवाली महादेवी
वर्मा एक मुख्य कवियित्री हैं। काव्य के स्वरूप को प्रहण करते
समय रहस्यवाद को अज्ञेय की सीमा से नीचे उतरकर एक स्पष्ट
तथा ज्ञात आलम्बन के रूप में उपस्थित होना पड़ेगा। यदि
ऐसा न हुआ, तो रहस्यवादी रचनाएँ काव्य के अन्तर्गत न रहकर
अज्ञेय दर्शन के अन्तर्गत हो जायँगी। ऐसा देखा जाता है कि
रहस्यवादी कावेयों ने अपने आलम्बन की एकरूपता का निर्वाह
प्रायः नहीं किया है। कभी आलम्बन स्पष्ट है, तो कभी अस्पष्ट।
कहीं आलम्बन लौकिक है, तो कहीं लोकोत्तर। आश्रय के
सम्बन्ध में भी लिङ्ग का विपर्यय बना रहता है। इस प्रकार की
भिन्नता रहस्यवादी कविताओं के मर्म को रसप्राह्म बनने में वाधा
देती है। महादेवी वर्मा की रहस्यवादी कविताओं के रहस्य को
समझने के लिए यदि उनके कथन को ही लिया जाय, तो उनके

'गीतों ने पराविद्या की अपार्थिवता ली, वेदान्त के अद्वैत की छाया-मात्र बहुण की, लौकिक प्रेम से तीवता उधार ली और इन सव को कवीर के सांकेतिक दाम्पत्य-भाव-सृत्र में बाँधकर एक निराले स्तेहसम्बन्ध की सृष्टि कर डाली, जो मनुष्य के हृद्य को अवलम्ब दे सका, उसे पार्थिव प्रेम से ऊपर उठा सका तथा मस्तिष्क को हृद्यमय और हृद्य को मस्तिष्कमय बना सका।' कवियित्री ने अपनी काव्य-वस्तु के सम्बन्ध में जो कुछ कहा है, वह एक तथ्य के रूप में बहुण किया जा सकता है; क्योंकि शायद इसी कारण उनकी रचनाओं में आलम्बन के एकत्व का सम्यक् निर्वाह नहीं हो पाया। निर्गुण ब्रह्म को महत्त्व देकर भी जनता की चित्तवृत्ति को भक्ति-रस से अनुप्राणित करने के लिए कबीर को सगुण 'राम की बहुरिया' बनना पड़ा । अद्वेत काव्य का विषय नहीं हो सकता । काव्य-स्वरूप के अन्तर्गत आने के लिए अहै त को है त के रूप में उपस्थित होना आवश्यक है। यदि द्वैत के रूप में उसका वर्णन न भी किया जाय, तो विशुद्धाद्वैत या शुद्धाद्वैत के विना उसकी काव्य-परिणति नहीं हो सकती। आश्रय और आलम्बन, काव्य के उभय पक्ष के लिए, अद्वौतवाद में स्थान नहीं और काव्य रचना केवल एक के ही उपलक्ष्य पर नहीं हो सकती। अनुभूति तथा कल्पना को अपनी स्थिति-मात्र के छिए भी आश्रय से पृथक् आलम्बन के रूप में किसी वस्तु को प्रहण करना पड़ेगा। काव्य-जगत में ब्रह्म को भी उसी वस्तु-रूप में उपस्थित होना पड़ेगा, अन्यथा 'अहं ब्रह्मास्मि' के कारण आश्रय और आलम्बन का एकत्व अतिपादित हो जाने पर काव्य-रचना को अपनी प्रतिष्ठा का आधार नहीं मिल सकेगा। तुलसी और सूर के विशिष्टाह्र त तथा शुद्धाह्र त

को रहस्यवाद में नियोजित करने की सामर्थता प्राप्त नहीं होने पर निर्गुणवाद की स्फी पद्धित ही रहस्यवाद के अनुकूछ पड़ सकी। कबीर के शुद्ध निर्गुणवाद में रहस्यवाद की स्थिति सम्भव नहीं। जहाँ-कहीं कबार ने रहस्यवाद की झाँकी छी है, वहाँ उन्हें निर्गुण को सगुण मान छेना पड़ा है। छौकिक जीवन को छौकिक अर्थ-भूमि का आधार देने के छिए छौकिक वासनात्मक प्रणयोद्धार का माध्यम आवश्यक है। छोकोत्तर उपछक्ष्य के सहारे जीवन की सारी भावनाएँ व्यक्त नहीं की जा सकतीं। जो विषय केवछ बुद्धि-गम्य है, वह सदा भावगम्य नहीं हो सकता। बुद्धिगम्य विषय को भावगम्य बनने में कुछ समय छगता है।

मुख्य आलम्बन को गौण रखकर माध्यम को ही अभिन्यक्त करना रहस्यवादी किवताओं का एक लक्ष्य हो गया है। माध्यम की प्रधानता के कारण ही ऐसी रचनाओं में अन्योक्ति-पद्धित का आश्रय विशेषतः लेना पड़ा है। जीवन की विरह-वेदना, अतृप्ति, निराशा, अवसाद को चित्र भाषा-शैली में बड़ी विलक्षणता तथा विचित्रता के साथ वर्णित किया गया है। रूपक की विभिन्नता के कारण महादेवी वर्मा की रचनाएँ सहज ही दुवेधि हो गई हैं। उनका प्रेम-व्यापार कहीं तो बिलकुल लौकिक पद्धित पर चला है, और कहीं लोकोत्तर। लौकिक प्रेम की तीव्रता जहाँ ज्यादा उधार मिली है, वहाँ आलम्बन स्पष्ट है और विषय भी रसप्राह्म, किन्तु लोकोत्तर आलम्बन पाठक या श्रोता की भाव-भूमि से इतनी दूर पड़ जाता है कि वहाँ तक कल्पना किसी तरह कभी-कभी पहुँच भी जाती है, हदय को पहुँचने में बड़ी कठिनता होती है।

मुक्तक गीत में अन्विति-रक्षा के लिए पूर्वापर-अम्बन्ध का

निर्वाह लोक-जीवन के अधिक निकट रहनेवाले प्रतीक या भावनोद्गार से हो सकता है। प्रकृति के अनन्त रूप-व्यापार के उपलक्ष्य पर प्रेम की गृह, तथा अगृह, व्यञ्जना हो सकती है, पर गृढ़ प्रेम-व्यक्षना को समझने के लिए अपेक्षित मनोरचना प्रायः नहीं होती। घुँघली साम्य-भावना के आधार पर अगृढ़ को गृढ़ बना देने की प्रणाली काव्योपयुक्त नहीं मानी जा सकती। किन्तु; इन सब दोषों का भार महादेवी वर्मा के ऊपर ही लादना उनके प्रति अन्याय होगा। उनकी सबसे बड़ी विशेषता यह है कि उन्होंने अपनी भाव-धारा को एक स्वाभाविक तथा निश्चित क्रम से प्रवाहित होने दिया है, उसमें ज्वार-भाटा के कारण तरङ्गों का आवर्त्तन-प्रत्यावर्त्तन तो होता रहा है, पर प्रवाह को अपनी सीमा में रखनेवाले दोनों तट प्रायः सुरक्षित रहे हैं। कवियित्री के शब्दों में ही "समय के अनुसार रचनाओं में जो परिवर्त्तन आते गए हैं, उनके छिए भी मुझे कभी प्रयत्न नहीं करना पड़ा। याद नहीं आता, जब मैंने किसी विषय-विशेष या वाद-विशेष पर कुछ सोच कर लिखा हो।" उनके इस कथन से चाहे हम पूरे सहमत न भी हों, परन्तु उनकी काव्य-दृष्टि में विषय की एकरूपता का यथासम्भव निर्वाह तथा क्रमिक विकास मानना पड़ेगा। भिन्न-भिन्न ससय में, प्रत्येक सम्वेदनशील किव की तरह, उनकी अनु-भूति, चिन्तन तथा कल्पना के सामञ्जस्य में कुछ व्यतिक्रम रहा हैं। अपने चारों—नीहार, रिक्म, नीरजा तथा सान्ध्यगीत— कविता-संग्रहों के रचना-काल की प्रवृत्तियों के सम्बन्ध में उन्होंने जो कुछ लिखा है, वह उनकी रचना-प्रकृति के साथ मेल रखनेवाला तथ्य है। वे लिखती हैं—"नीहार के रचना-काल में मेरी अनु-

भृतियों में वैसी ही कुत्हल-मिश्रित वेदना उमड़ आती, जैसी बालक के मन में दूर दिखाई देनेवाली अप्राप्य सुनहली उषा और स्पर्श से दूर सजल मेघ के प्रथम दर्शन से उत्पन्न हो जाती है। रिश्म को उस समय आकार मिला, जब मुझे अनुभृति से अधिक उसका चिन्तन प्रिय था, परन्तु नीरजा और सान्ध्यगीत मेरी उस मानसिक स्थिति को व्यक्त कर सकेंगे, जिसमें अनायास ही मेरा हृदय सुख-दुख में सामझस्य का अनुभव करने लगा।"

महादेवी वर्मा ने वेदना को अपने काव्य का मूलद्रव्य रखा है। वेदना दु:खमूलक अवश्य है, किन्तु प्रत्येक स्थिति में वह दु:खजनक नहीं होती। काव्य में जीवन की वही भावना अभिव्यक्त होती है, जो किव को प्रिय रहती है। अप्रियता को काव्य में स्थान नहीं। वेदना भी प्रिय लगने पर ही काव्य का स्वरूप धारण करती है। किवियित्री ने दु:खवाद को अपना काव्य-विषय बनाकर सुखवाद से बैर नहीं ठाना, प्रत्युत सुखवाद का उहास प्राप्त करने के लिए ही उन्होंने वेदना से मैत्री स्थापित की है। यदि वेदना की अभिव्यक्ति में उन्हें उहास न मिले, तो उनसे काव्य-रचना भी नहीं हो सकती। काव्य-रचना की मूलप्रेरणा सुख से ही होती है, पर अपनी रुचि-भिन्नता के कारण उसका विषय चाहे जैसा कुछ हो।

जन्म ही जिसकी हुआ वियोग

तुम्हारा ही तो हूं उच्छ्वास

चुरा लाया जो विश्व समीर

वही पीड़ा की पहली साँस

छोड़ क्यों देते बारम्बार

मुभे तम से करने अभिसार।

जन्म या जीवन-श्रहण को वियोग के नाम से अभिहित करना आध्यात्मिक दृष्टिकोण है। ब्रह्म से जीव की सत्ता जब पृथक् होती है, तब उसकी दशा प्यार-सम्भार से दबी उस लाड़ली कन्या की तरह होती है, जो मातृगृह को छोड़कर पितगृह जाते समय होती है। मातृ या पितृकुल के वियोग में भी पीड़ा का उच्छ्वास होता है। पितगृह में जीवन की सारी सरसता रहते हुए भी मातृगृह की वियोग-वेदना नष्ट नहीं होती। महादेवी वर्मा ने अपने अह तवादी दृष्टिकोण को भी जीव और ब्रह्म के रूप में उपिश्वत किया है। उनके विचार से लौकिक जीवन की दीर्घता से ब्रह्म के वियोग की अविध बढ़ती ही है; इसलिए वे मृत्यु में ही जीवन का चरम विकास मानती हैं।

विखर कर कन कन के छघु प्राण, गुनगुनाते रहते यह तान अमरता है जीवन का द्वास मृत्यु जीवन का चरम विकास!

महादेवी वर्मा के जीवन की शुष्कता ने उन्हें छोक-विमुख वैराग्य देकर छोकोत्तर आलम्बन की ओर प्रेरित किया है, जिसके अनुसन्धान में कभी नृष्टि नहीं। वे प्राप्ति और नृष्टि से दूर रहनेवाली कवियत्री हैं, किन्तु अपने सन्धान में प्रयत्न की कोई कमी नहीं रखना चाहतीं। नृष्टि से प्रयत्न पङ्गु हो जाता है। प्राप्ति से विरह मिलन हो जाता है। साधिका कवियित्री की तरह वे अपनी आँखें प्यासी रखना चाहती हैं।

> चिर तृप्ति कामनाओं का कर जातो निष्फल जीवन;

बुक्तते ही प्यास हमारी पल में विरक्ति जाती बन !

> पूर्णता यही भरने की हुल कर देना सूने घन; खल की चिर पूत्ति यही है उस मधु से फिर जाये मन

चिर ध्येय यही जलने का ठाढों विभूति बन जाना; है पीड़ा की सीमा यह दुख का चिर छख हो जाना!

> मेरे छोटे जीवन में देना न तृक्षि का कण भर; रहने दो प्यासी आँखें भरतीं आँसू के सागर।

महादेवी वर्मा ने अपनी सारी मनोभावनाओं को एक अप्राप्तन्य आराध्य के उपलक्ष्य से अभिन्यक्त करने की चेष्टा की है। अतृप्त इच्छाएँ ही प्रछुच्ध होती हैं। इतना होने पर भी जगत और जीवन के सम्बन्ध को हम विध्वंस नहीं कर सकते। उसी के अन्तर्गत रहकर हम जीवन में उत्तीर्ण हो सकते हैं और वस्तुतः जीवन की यही सच्ची साधना है। क्षुद्र से विराद तथा नश्चर से शाश्वत होने के छिए अंश में ही पूर्णता तथा सीमा में ही असीमता उपलब्ध करना पड़ेगा। अपनी सारी चेतना के साथ देखने से बद्ध भी अबद्ध माछ्म पड़ता है। जीवन के विषाद तथा अवसाद चेतना की अन्तज्योंति से स्वतः दीप्तिमय होकर

आनन्द तथा उहास में परिवर्त्तित हो जाते हैं। रवीन्द्रनाथ ठाकुर ने 'प्रकृति का प्रतिशोध' नामक अपने नाट्य काव्य में ऐसे ही एक तथ्य का बड़ा रमणीय रूपक-विधान किया है। एक संन्यासी संसार के सारे स्तेह-बन्धन को तोड़, अपनी प्रकृति पर विजय प्राप्तकर विशुद्ध भाव से एकान्त में अनन्त की उपलब्धि करना बाहता था। शायद वह यह सोचता था कि अनन्त इस जगत और जीवन से बाहर है। एक दिन अचानक एक बालिका ने उसे अपने स्तेह-पाश में आबद्धकर अनन्त के ध्यानं से जीवन और जगत में लौटा लिया। जगत में उस संन्यासी ने देखा कि क्षुद्र से ही बहत है, सीमा से ही असीम है, और प्रेम से ही मुक्ति है। जैसे ही प्रेम का आलोक दिखाई पड़ा, बैसे ही आँखें बन्द करने पर उसने देखा कि सीमा में भी सीमा नहीं है।

महादेवी वर्मा ने, जैसा कि पहले उल्लेख किया जा चुका है, अप्राप्तव्य को ही अपने प्रयत्न का लक्ष्य रखा है। उन्होंने अपनी सारी उत्कण्ठा, बिह्नलता तथा उद्दोग को लेकर अपने जीवन के अतिथि का अनुसन्धान करना चाहा है।

इस अचल क्षितिज रेखा के तुम रहों निकट जीवन के पर तुम्हें पकड़ पाने के सारे प्रयक्ष हों फीके।

जन्म-मरण के समय सुख-दुख की जो स्थिति रहती आई है, वह जीवन में उल्लास-विषाद की प्रेरणा देती रही है। बार-बार मरने के विषाद की अनुभूति को प्राप्त करने के लिये बार-बार जन्म-प्रहण की अनिवार्यता को भी स्वीकार करना पड़ेगा। उन की इस आकांक्षा के सामने उनका बौद्ध दर्शन पराजित हो जाता है। वे कहती हैं—

घन बनूँ वर दो सुभे प्रिय!
जलधि-मानस से नव जन्म पर
छभग तेरे ही हग-व्योम में।
सजल श्यामल मन्थर मुक-सा
तरल अश्रुविनिर्मित गात ले,
नित घिरूँ भर-भर मिहूँ प्रिय!
घन बनुँ वर दो छमे प्रिय!

जीवन की नश्वरता को समझकर वे कहती हैं—

विकसते मुरभाने को फूल उदय होता छिपने को चन्द, शून्य होने को भरते मेघ दोप जलता होने को मन्द; यहाँ किसका अनन्त यौवन? अरे अस्थिर छोटे जीवन!

मरने का अधिकार, जो प्रेम की सब से सात्विक मांग है, कविणित्री रखना चाहती है—

क्या अमरों का लोक मिलेगा तेरी करुणा का उपहार ? रहने दो हे देव! अरे यह मेरा मिटने का अधिकार।

कवियित्री ने खण्ड में अखण्ड तथा सीमित में असीम को भी समझने की चेष्टा की है। अनन्त तबतक प्राप्तव्य माना नहीं जा सकता, जबतक वह सान्त न हो। महादेवी वर्मा में एक बहुत ही प्राञ्जल किंव-हृदय है। उनकी काव्य-प्रवृत्तियों की विविधता में भी एक ऐसी एकरूपता है, जो हिन्दी के अधिकांश कवियों को प्राप्त नहीं। वे जानती हैं कि—

विश्व में वह कौन सीमाहीन है, हो न जिसका खोज सीमा में मिठा? क्यों रहोगे क्षुद्र प्राणों में नहीं, क्या तुम्हीं सर्वेश एक महान हो?

#### हरिवंश राय 'बचन'

हरिवंश राय 'बचन' जीवन के राग-विराग से सन्तप्त मत्त तथा विद्रोही किव हैं। ईरानी मिद्रा से अभिसिख्चित उमर खेयाम की रुवाइयों के प्रशंसक जब यूरोप तक में मिले, तब भारत में उनके हिमायती क्यों न भिलते! ईरान के साथ भारत का कुछ सांस्कृतिक सम्बन्ध भी रहा है। यूरोप की बोतलों में जो ईरानी मिद्रा भरी गई, उन पर लेबुल तो ईरान का ही लगा, पर बचन ने अपनी मधुशाला में मिद्रा भी अपने ढङ्ग की बनाई और उस पर लेबुल भी विल्कुल खदेशी रखा। भारतीय जीवन का जितना रमणीय अध्यात्यवाद बचन की किवताओं में झलकता है, उतना उन तथाकथित रहस्यवादी रचनाओं में नहीं। 'हालावाद' के सम्बन्ध में, ऐसा माल्यम पड़ता है, बचन का आरम्भिक प्रयत्न प्रायः कौतुकपूर्ण ही था, पर अब उसमें धीरे-धीरे जीवन की गम्भीरता और सचाई उतर गई है।

बचन की रचनाएँ उनके जीवन के दृष्टिकोण का स्पष्ट पता बता देती हैं। जीवन का आरम्भ जिन सुनहले स्वप्नों के साथ होता है, उनकी निस्सारता उनके भक्त होने पर ही प्रकट होती है। अपने जीवन में केवल सुख, स्नेह, सम्मान, प्रशंसा को देख कर भूलनेवाले किव की मादकता जब उतर जाती है, तब वे जीवन को वस्तु-स्थिति के रूप में देखने की क्षमता प्राप्त करते हैं। जीवन में न तो केवल सुख-ही-सुख है और न केवल दु:ख ही दु:ख। सुख-दु:ख के द्वंद्व का ही नाम जीवन है और न माल्म इस द्वंद्व में कितनी लालसाएँ, कितनी महत्त्वाकांक्षाएँ पराजित हो जाती

हैं। "उसने न माना कि जीवन अपूर्ण है। वह विशुद्ध हृदय में यह विश्वास लेकर जीवन-पथ पर वढ़ा कि जीवन पूर्ण है। इस विश्वास के साथ वह कितनी दूर जा सकता था। कितनी पीड़ाओं को सहकर उसने सीखा कि कोमल कुसुमों की डाल काँटों से भरी है और शीतल चन्दन के वृक्ष में विषधर सर्प लिपटे हैं। कितने आँसू बहाकर उसने सीखा कि प्रणय के अन्दर संघर्ष छिपा तथा लाग के पीछे स्वार्थ बैठा है। कितनी आहें भरकर उसने सीखा कि सल, शिव और सुन्दर इस विश्व में एक दूसरे से कितनी दूर हैं और वह कितना आश्चर्य-चिकत हुआ, यह देखकर कि इस संसार में पाप और पुण्य का ही विरोध नहीं। इतना ही होता तो पुण्य कब का पाप के उत्पर विजयी हो गया होता। यहाँ पुण्य का पुण्य से विरोध है। न्याय, न्याय का विद्रोह कर रहा है और सल और सल में युद्ध हो रहा है, संग्राम हो रहा है —भीषण, अति भीष्ण !"

वचन का धर्म-सम्बन्धी विश्वास भी अपनी विशेषता रखता है। प्रेम ही उनका धर्म और भगवान है—

धर्म हमारा पृष्ठो प्राण ?— ईश्वर को मैं नहीं जानता, उसकी सत्ता नहीं मानता, जिसे न देखा जाना कैसे उसको छेता मान ? जगती में मैं अबतक प्राण !

केवल एक प्रेम पहचानूँ,
उसे हृदय का स्वामी मानूँ,
सब कहते भगवान प्रेम है—प्रेम हमें भगवान !

उनकी मधुशाला में हिन्दू-मुस्लिम, पण्डित-मौलवी, छूत-अळूत, राजा-रङ्क, पूंजीवादी-साम्यवादी—सब के लिये प्रवेश-द्वार खुला हुआ है। बच्चन के लिये न ईश्वर है, न खुदा; न वेद है, न पुराण; जो कुछ है, वह प्रेम है। प्रेम को परम तत्त्व समझने-वाला तथा लहरों का निमन्त्रण पाकर आकर्षित होनेवाला कवि नास्तिक नहीं है। सकता। प्रत्यक्ष जीवन में—जीवन के इस पार में—जो रस है, स्वाद है उसको ही महत्त्व देनेवाला किव परलोक—जीवन के उस पार—की कल्पना कर आस्तिक बुद्धि को परेशान करना नहीं चाहता—

इस पार, प्रिये, मधु है, तुम हो, उस पार न जाने क्या होगा !

> यह चाँद उदित होकर नम में कुछ ताप मिटाता जीवन का छहरा - छहरा यह शाखाएँ कुछ शोक भुछा देतीं मन का,

कल मुरभानेवालो कलियाँ हँसकर कहती हैं यस रही बुलबुल तरु की फुनगी पर से सन्देश सनाती यौवन का,

> तुम देकर मिंद्रा के प्याले मेरा मन बहला देती हो, उस पार मुक्ते बहलाने का उपचार न जाने क्या होगा!

इस पार, प्रिये, मधु है तुम हो, उस पार न जाने क्या होगा। किव के इस उद्गार का चार्नाक के नास्तिकवाद के साथ सम्बन्ध नहीं बताया जा सकता। जीवन के किसी काल में जब प्रत्यक्ष सुख अपनी सारी सम्भावनाओं के साथ उपस्थित रहता है, तब अप्रत्यक्ष तथा सुदूर सुख प्रलोभन नहीं दे सकता। जब प्रत्यक्ष सुख लुप्त हो जाता है, तब कल्पना किसी सुदूर सुख का भी प्रलोभन पाकर प्रेरित होती है। मानव-प्रकृति की ये सर्वमान्य विशेषताएँ हैं। जो किब कभी इस पार ही रहना चाहता था, वह लहरों का निमन्त्रण पाकर अम्बुधि को तैरकर उस पार की कुछ विभा ले आना चाहता है—

कुछ विभा उस पार की इस पार लाना चाहता हूँ,

> स्वर्ग के भी स्वप्त भू पर देख उनसे दूर ही था, किन्तु पाऊँगा नहीं कर आज अपने पर नियंत्रण।

तीर पर कैसे रुकूँ मैं, आज लहरों में निमंत्रण !

और वे कहते हैं—

दूरस्थित स्वगों की छाया
से विश्व गया है बहलाया।
हम क्यों उन पर विश्वास करें
जब देख नहीं कोई आया।
अब तो इस पृथ्वीतल पर ही
छख-स्वर्ग बसाने हम आए।
मधु-प्यास बुक्ताने हम आए।

अपने प्याले के सम्बन्ध में उन्होंने जो परिचय दिया है, उससे
उनकी कितनी मस्ती झलकती है—
जो रस लेकर आया भूपर,
जीवन आतप ले गया छीन,
स्तो गया पूर्व गुण, रङ्ग, ==
हो जग की ज्वाला के अधीन,

मैं चिछाया, क्यों के मेरी
मृदुता करती मुसको कठोर ?
लपटें बोलीं—'चुप बजा-ठोंक
लेगी तुसको जगती प्रवीण।'
यह लो, मीना-बाजार लगा,
होता है मेरा क्रय-विक्रय।

मिट्टी का तन, मस्ती का मन, क्षण-भर जीवन मेरा परिचय। जब मनुष्य अपने किसी विचार को धारणागत बना लेता है, तब स्वभावतः अपने उस विचार के प्रति उसकी आसिक हो जाती है। मनुष्य अपने निर्णय के प्रति सदा निर्वल ही रहता है। जब तक वह अपने निर्णय को किसी भी पक्ष में मान्य नहीं बना लेता, तब तक वह अपने विचारों को दूसरें के सम्मुख उप-स्थित करने का उत्साह नहीं पाता। अपनी आसिक के निर्वाह के लिए वह समाज के व्यंग्य को भी सहनीय बना लेता है। जब धर्म या सम्प्रदाय ने जीवन में मिद्रा का निषेध किया, तब जीवन को प्रभावित करने के लिए ही माद्कता का प्रतीक बना-कर उसे काव्य में उपस्थित कर दिया गया। बच्चन ने 'हालावाद' की पुकार मचाकर कुछ लोगों के कान खड़े कर दिए। इस प्रवृत्ति के कारण उन्हें कुछ व्यंग्यवाण भी सहने पड़े, किन्तु किय की मादकता इतनी हल्की न थी, उसमें वह अपने जीवन का आसव घोल चुका था—

कवि ने अपनी प्रवृत्तियों के सम्बन्ध में स्थान-स्थान पर अपनी

रचनाओं में संकेत दिए हैं। उनकी रचनाओं के सम्बन्ध में लोग क्या समझते हैं, उसको जानकर उन्होंने उसका उत्तर भी दिया है। उनकी मधुशाला की साकी चाहे पार्थिव हो या अपान्धिंव, किसी भी रूप से उसके वासनात्मक खरूप का निराकरण नहीं किया जा सकता। वासना सदैव बुरी नहीं होती, वासना के अभाव में न तो जीवन में कोई प्रेरणा उत्पन्न हो सकती है और न उसका शक्ति-सम्बर्धन ही सम्भव है। वचन ने अपनी साकी के साथ वासनात्मक सम्बन्ध का प्रतिरोध करते हुए, उसके खरूप का जो अभौतिक विधान किया है, वह इतना विशाल है कि साधारण मानव की पहुंच के बाहर हो गया है—

कह रहा जग वासनामय हो रहा उद्गार मेरा!

सृष्टि के आरम्भ में
भैंने उषा के गाल चूमे,
बाल रिव के भाग्य बाले
दीप्त भाल विशाल चूमे,
प्रथम सन्ध्या के अरुण हग
चूम कर मैंने छलाए,
तारिका-कलि से ससजित
नव निशा के बाल चूमे।

वायु के रसमय अधर पहले सके बू होंठ मेरे, मृत्तिका की पुतलियों से आज क्या अभिसार मेरा!

कह रहा जग वासनामय हो रहा उदुगार मेरा। X X प्यास वारिधि से बुभाकर भी रहा अतृप्त हूं मैं, कामिनी के कुच-कलश से आज कैसा प्यार मेरा! कइ रहा जग वासनामय हो रहा उद्गार मेरा। X X × हमें जग-जीवन से अनुराग हमें जग-जीवन से विद्रोह इसे क्या समभेंगे वे लोग जिन्हें सीमा, बंधन का मोह ! करे कोई निन्दा दिन-रात खयश का पीटे कोई ढोल किए कानों को अपने बन्द रही बुलबुल डालों पर बोल × × वृद्ध जग को क्यों अखरती है क्षणिक मेरी जवानी? मैं छिपाना जानता तो जग मुभे साधू समभता। शत्रु मेरा बन गया है छल-रहित ज्यवहार मेरा!

फिर अपनी वासना की पार्थिवता के सम्बन्ध में किव कहता है—

> हमें लघु मानव को क्या लाज गये मुनि-देवों के मन डोल

बचन ने प्रकृति के विविध रूप-व्यापार, सर-सरिता, निर्झर, सागर, नभ, घटा, तरुवर, पक्षी आदि में अपने जीवन का सम्बन्ध पाया है और सम्बन्ध जड़ के साथ नहीं, प्रत्युत् जीवन्त के साथ पाया है—

> सर में जीवन है इससे ही वह छहराता रहता प्रतिपछ, सरिता में जीवन इससे ही वह गाती जाती है कछ-कछ

कहीं तो किव ने प्रकृति के शुद्ध आलम्बनत्व का निर्वाह किया है और कहीं अपनी भावना के अनुरूप ही प्रकृति को चित्रित किया है। किव के जीवन में मादकता की जो लहर है, वह प्रकृति के किसी भी रूप को, किसी भी व्यापार को सदैव स्वतन्त्र नहीं लोड़ सकती। उनकी मधुशाला मिद्रा की नहीं, मस्ती की है। अपनी मस्ती से उन्होंने जगत को भी मस्त बनाने की ठानी है। उनकी सुराही, प्याला, हाला, मधुबाला आदि किसी निश्चित पदार्थ के प्रतीक के रूप में व्यवहृत नहीं हुए हैं। अपनी मादकता की उमझ में प्रकृति के जिस रूप की ओर, जीवन के जिस पक्ष की ओर हिष्ट दौड़ गई है, उसी ओर और उसी क्षेत्र में मधुशाला के सारे उपकरणों को स्थान-स्थान पर बिठा दिया गया है। उनका सब से बड़ा दुर्भीग्य इसी बात में रहा कि उनकी रचनाओं के

आध्यात्मिक मर्म की ओर पाठक या श्रोता की दृष्टि प्रायः नहीं गई।

दुःख और सुख के साथ जीवन का संश्रव बराबर ही बना रहता है। कुछ घड़ियाँ ऐसी आती हैं, जब मनुष्य अपने जीवन की सारी रमणीयता को भूलकर विषाद से ही अभिभूत हो जाता है। जीवन के कुछ क्षण ऐसे भी होते हैं, जो उद्घास और उमक को ही सूचित करते हैं। मनुष्य परिश्चितियों से घिरा रहता है। सुख और दुःख के अनुभव बहुधा परवशता के परिणाम होते हैं—

> साथी, साथ न देगा दुख भी। जिस परवशता का अनुभव अश्रु बहाना पढ़ता नीरव उस विवशता से दुनियाँ में होना पड़ता है हँससुख भी। साथी, साथ न देगा दुख भी।

वचन का किय जीवन के उझास से भी उझिसत हुआ है और विषाद से भी विषत । उनकी रचनाओं में जीवन के परिस्थितिमूलक चित्र अनेक भरे पड़े हैं। अपनी प्रिय पत्नी के देहान्त के बाद किय की वृत्तियाँ जीवन और जगत की नश्वरता पर प्रहार करने लगीं और एकान्त संगीत तथा निशा-निमन्त्रण के रूप में उनकी सारी वेदना मुखर हो गई। अपने घनीभूत विषाद से उनके दग्ध हद्य की वाणी विकल हो उठी—

मेरे उर पर पत्थर घर दो ! जीवन की नौका का प्रिय धन छुटा हुआ मणि-मुक्ता कंचन तो न मिल्लेगा, किसी वस्तु से इन खाली जगहों को भर दो ! मेरे उर पर पत्थर धर दो ! इतना ही नहीं, वियुक्त प्रिया की स्मृति आते ही उनका जीवन त्राहि-त्राहि कर उठा है—

त्राहि-त्राहि कर उठता जीवन !
जब रजनी के स्ने क्षण में,
तन-मन के एकाकीपन में
कवि अपनी विह्नल वाणी से अपना व्याकुल मन बहुलाता

त्राहि-न्राहि कर उठता जीवन

यदि जीवन में केवल विषाद का ही अन्धकार विरा रहता और प्रकाश की रेखा न दिखाई पड़ती, तो मानव-जीवन में न द्वन्द्व रहता, न कोलाहल। काल में विषाद के दंशन को सह्य बनाने की अपूर्व क्षमता होती है। जीवन को वस्तुस्थिति के रूप में समझने वाले मनुष्य के लिए सुख-दुख की घटनाएँ कुछ विशेष महत्त्व नहीं रखतीं। जगत और जीवन जिस उद्देश से सृष्ट हुआ है, उसकी विजय निश्चित है। बच्चन के विषाद को भी काल के सम्मुख पराजित होना पड़ा और किव की वाणी पुकार उठी—

जय हो, हे संसार, तुम्हारी।
जहाँ भुकें हम वहाँ तनो तुम,
जहाँ मिटें हम वहाँ बनो तुम,
तुम जीतो उस ठौर जहाँ पर इमनें बाजी हारी!

जय हो, हे संसार, तुम्हारी।
संसार की इस विजय ने किव के जीवन में नई स्फूर्ति उत्पन्न
की। काल-कम से उनके विषाद का घनत्व कम हो गया और
जीवन में पुनः प्रेम तथा आनन्द का आविर्माव हुआ। बचन ने
अपने हृदय पर से पत्थर को उठाकर वहाँ फिर नई परिणीता को

स्थान दिया। इतना होने पर भी किय ने अपने आरम्भिक जीवन की जिन उमङ्गों को पहले व्यक्त किया था, उनकी पुनरावृत्ति अब सम्भव नहीं माल्स पड़ती।

कवि ने 'हालावाद' की 'खुमारी' के वाद जीवन के जिन शारवत तत्त्वों की ओर दृष्टिपात किया है, उनकी ओर यदि उनका ध्यान केन्द्रित रहा, तो जीवन और जगत की मार्मिकता को अभिव्यक्त करनेवाले एक मनीषी कवि के रूप में वे हिन्दी को प्राप्त हो सकेंगे।

### नामानुक्रमणिका

अ

अज, ९, २२५, अलकापुरी, २५, ७२, अयोध्या, ३०७, अनस्या, २५, अल्लाफ, हुसैन हाली, २५३, अल्बर्ट सिगमंड फ्रायड, ११४, अंग्रेजी, ५७, १५०, १६०, १९९, २५९, ३०३,

आ

आचार्य रामचन्द्र शुक्र, देखिए रामचन्द्र शुक्र

आषाढ़, २५, आर्यसमाज, २४४, ऑस,, २६९, २७१,

इ

इटली, १६३, इटालियन माषा, १६६ इज़ा, २७४, २७५, इन्द्र, ९१, इन्द्रमती, ९,

ईरान, ३२५, ईसाई, २३९, उ

उपयोगिताबाद, ९४, उमर खग्र्याम, ३२२, × उमिला, ८१, ८२, २५५, २५६, २५७, २५८, उत्तर रामचरित, १३१, उर्दू, १७१,

**ए** एकान्त सङ्गीत, ३३४ ऋ

ऋग्वेद, ९०,

क

कमिंग्ज, १५९, कपिलवस्तु, ३०७, कबीर, २१७, ३१६, ३१७, कज्ञ-आश्रम, २१५, कल्ला क्या है, ३८, कन्हैया, २००, कामना, २२९, कामायनी, १३१, २२९, २७३, २७४, २७६,

कादम्बरी, १३६, काशी, १५७, १९२, ३०७, कालिदास, २५, ४६, ५१, ५३, ७२, १३१, २०८, २२५, कुमार सम्भव, ९, क्वेटेलेट, १२२, १२३, केतु, १९०, केरव, १४७, केकेयी, २५, कौशत्या, १७८, कृष्ण, १७८, २१८,

ख

खड़ी बोली, २५९,

ग

त्रीक, ३५, गीता, ११९, १२०, गुरुकुल, २५३, गोस्वामी तुलसीदास,

देखिए तुलसीदास,

गौतम बुद्ध, २५७, गौतम-पत्नी, ७२, गौतमी, २५, गण्डकी, ३०७, गुजन, २९९,

घ

घास की पत्तियाँ, १४९,

च

चार्वाक, ३२८, चित्तौड़, ३०६, चीन, १३१, जयशंकर प्रसाद, देखिए प्रसाद, जयपुर, ५३, जनार्दनप्रसाद मा, देखिए द्विज, जर्मनी, २०८, जायसी, १८६, जान्सन, १२,

जापान, ३०७, ३०८, जीवन-स्मृति, ७८, ज्योत्स्ना, २२९, २९९

ਟ

टाल्सटाय, ३८, ३९, ४०,

ਫ

डॉ॰ भगवान् दास, ४, डॉ॰ जान्सन, १२, डिंगल भाषा, १३८,

त

तमसा, १४°, तुलसीदास, ४३, ४६, ५३, ७४, १२७, १३१, १४<sup>२</sup>, २०८, २८५, ३१६,

थ

थैरेसा, १९७,

द

द्शरथ, १७७, दिनकर, ३०५, ३०७, ३०४, ३०९, ३१०, ३११, दिल्ली, ७९, ३०७, द्विज, २८७, २०८, २८९, २९०, २९१, २९३,

दीन, १७१, दुष्यन्त, ८, २१५, देव, १३१, २०८, २२०, २२५, दौपदी, २१४,

न

नालन्दा, ३०७, निराला, १४९, १५३, १५४, १५५ १५६, १५७, २८७, २७८, २७९, २८०, २८१, २८२, २४३,

निशा-निमन्त्रण, ३३४, नीहार, ३१८, नीरजा, ३१८, ३१९,

प्

पद्माकर, २०६,
पवन-दूत, १८०,
पारसी, ३५,
प्रकृति का परिशोध, ३२२,
प्रयाग, ३०७,
प्रसाद, १४९, २२९, २६९, २७०,
२०१, २०३, २०४, २७६,
प्रबोध-चन्द्रोदय, २२८,
प्राकृत, १६०,

प्रियम्बदा, २५, प्रोफेसर मैरिनिटी, १६३, १६४, १६५, १६७, पञ्चवटी, २७७, २७८, पंचनद, ३०७, पन्त, १४८, १५७, २२९, २५८, २९४, २९७, ३००, ३०२, ३०३,

फ

फ्रांस, १५९, फ्लिट, १५९,

ब बचन, ३२५, ३२६, ३२७, ३३०, ३३१, ३३३, ३३४, ३३५, बाल्मीकि, ५३, १४०, १४१, १६०, बिहारी, ४६, ५३, १३१, २०९, बंगला, १५३, २५९,

भगवान दास, ४ भरत, २५, भवभूति, ४६, १३१, २०८, २९१, भरद्वाज, १४१, मक्तियोग, २८०, भारतवर्ष, ५१, १३१, २५३, ३०५, ३०८, भारत-भारती, १७१, २५३, २५४, भारत-दुर्दशा, २२८, भारत-जननी, २२९, भारतीय-आत्मा, २६१, २६२, २६३ २६४, २६६, २६८, भारतेन्दु हरिश्चन्द्र , २२८, ३०%, ३०८,

अमर-दूत, १८०,

स

मदन, ९, मजु, २७५, महासारत, ७१, २१४, महात्मा गान्धी, २५३, २९९, मधुसूद्दन दत्त, २५५, महादेवी वर्मा, ३१३, ३१४, ३१५, ३१७, ३१८, ३९९, ३२०, ३२१, ३२३,

मार्शल, ६३, माहेस्वरी सिंह 'महेश' १८४, माखनलाल चतुर्वेदी, देखिए भारतीय आत्मा

मिथिला, २ १८, मेघनाद, २५५, मेघनाद-बध, २५५, मेघ-दृत, २५, ७२, १८०, मोगल, ५७, मैथिलीशरण गुप्त, ७३, १४६, १७८, २५३, २५४, २५६, २४९, २६०,

य

यक्ष, २५, ७२, १८०, २२५ यशोधरा, ७२, १३१, २५३, २५७, २५८,

यशोदा, १७७, यक्षिणी, २५, युगान्त, २९९, युगवाणी, २९९, यूरोप, १३१, १५३, १५९, ३२५,

₹

रति, ९, रष्ठवंश, ९, रवीन्द्रनाथ ठाकुर, ३७,६१,७८, ३२२,

रिहम, ३१८, ३१९, राधाकुष्ण, २१४, २२२, रामचन्द्र, २४, ७४, १७७, १८०, १९५, २५६, २५८, ३१६,

रामधारी सिंह, देखिए दिनकर रावण, २५, ४३, रामायण, २४, ७१, १३१, १९५, २१४, २१८, २५५, २५६, रामगिरि, २५, रामचन्द्र शुक्र, १५३, १६०, रामनरेश त्रिपाठी, १९२, राहुल, २५८, राहु, १९०, रुस, ५१, रोमन, ३५,

स्त्र-कुश, १४१, स्थ्यण, २५, ८१, ८२, १७७, २५६, २५७, २५८, २५९, २७७,

व वाणमह, ४६, १३६, वात्स्यायन, ३, ११०, वाल्ट ह्विटमेन, १४९,१६३, वेदोपनिषद्, ११४, वैवस्वत, ९१, वैसाली, ३०७, वैसावेख, १२,

शबरी, २६, शकुन्तला, ८, २५, २१५, शाकुन्तल, १३१, शांघाई, ३०८, श्रद्धा, २७३, श्रीधर पाठक, १४०,

হা

सत्तलज, ३०७, सरस्वती, १६७, साकेत, ८१, १३१, २५६, २५८, सांच्यगीत, ३१८, ३१९, सायण, २७४, सीता, २५, १७७, १८०, १९५, २१४, २५६, २५८, सुझाग, १८३, सुप्रीव, २५, सुमित्रानन्दन पन्त, देखिए पन्त सूर, ४६, ५३, १३१, १८६, २०८, ३१६,

सूर-सागर, १३१, सूर्यास्त, १६१, सूर्याकान्त त्रिपाठी, देखिए निराला सोम, ९१, संस्कृत, ५३, ८६, १२५, १३९, १५४, १५८, १६९, १७१, २१३, २८२,

सांख्य शास्त्र, ३, स्वेज नहर, १४९, स्वामी विवेकानन्द, २८०,

ह हन्मान, २५, १८०, हरिबीध, १४३, १४३, १७०, १७१, २६० हरिबंश राय, देखिए बचन हित हरिबंश, १४० हिमालय, ३०५, ३०७

हंस-दूत, १८०, हिन्दी, १३७, १५९, १६९, १७० १७१, २६०, २६८, २८१, २८३, २८४,

२९१, ३०८, ३३६.

हिन्दू, २५३,

· 表

and the state of t

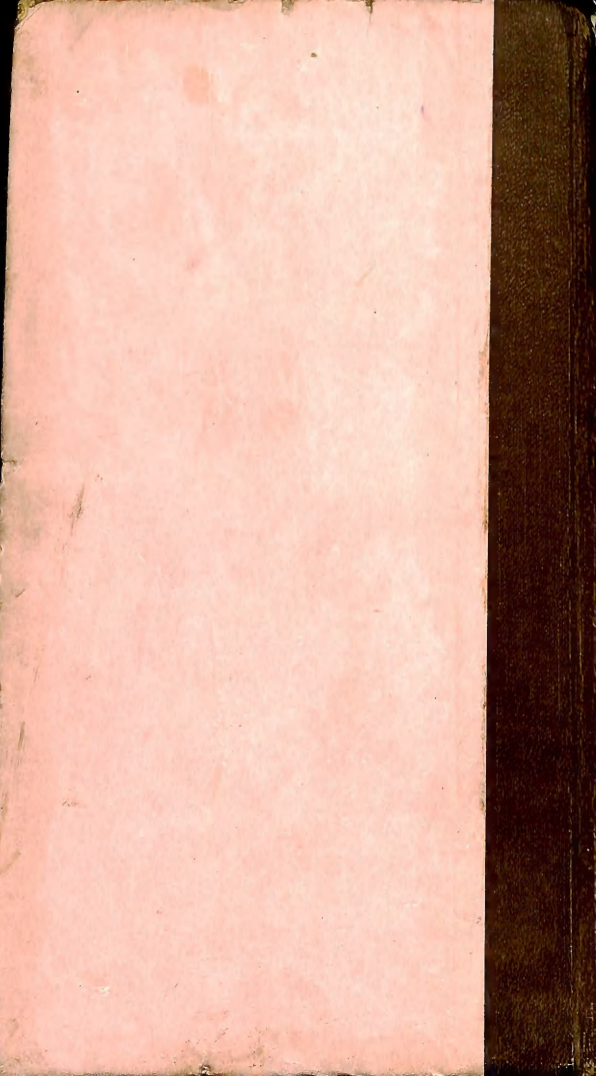
er (Comment er en som en en som en som en en en er en som er en som en en en

And pale

The state of the s

> ्रास्त्रीय व्यवस्थाति । स्वास्त्रीय स्वास





# हमारे प्रकाशन के कुछ उत्तमोत्तम प्रन्थ-रत

श्रीरामवृक्ष बेनीपुरी लिखित—

१—गेहूँ और गुलाब—शब्द-चित्रों का अनूठा संग्रह। उप-हारोपयोगी, नयनाभिराम संस्करण।

२—औस और आँस् करण और शान्तरस के कुछ अनोखे चित्र। छेखनी का जादू भी कितना तेज होता है, इसे पढ़कर अनुभव करें।

प्रसिद्ध भूपर्याटक डॉ सत्यनारायण विरचित-

३ — अजाने रास्ते युद्धोत्तर यूरोप के सामाजिक जीवन की आँखों-देखी रोमांसमयी भ्रमण-कहानी। भारतीय भाषाओं में अपने विषय की पहली पुस्तक।

४—गिरगिट पांड़े हास्य-प्रधान नाट्य पढ़िये और हँसते-हँसते लोटपोट हो जाइये।

आचार्य पं० किशोरीदासजी वाजपेयी द्वारा—

राष्ट्र-भाषा के चार अभावों की पूर्ति

५—अच्छी हिन्दी का नमूना—यथा नाम तथा गुण। परि-ष्कृत प्रांजल भाषा के जिज्ञासुओं के लिये अति उपयोगी है।

६—हिन्दी-निरुक्त माषाविज्ञान में 'निरुक्ति' या 'निर्वचन' का विशेष स्थान है। हिन्दी में इस विषय की यह पहली अपूर्व पुस्तक है।

७—राष्ट्र-भाषा का प्रथम न्याकरण—हिन्दी राष्ट्र-भाषा हो गयी है और हिन्दी-अहिन्दी भाषियों के लिये यह परमीपयोगी न्याकरण है।

८—राष्ट्र-भाषा का इतिहास—हिन्दी-साहित्य-प्रेमियों के लिए— विशेषतया साहित्य-सम्मेलन के परीक्षार्थियों के लिए—यह इतिहास पठनीय है।

## ज न वाणी - प्रका श न

१६१।१, हरिसन रोड, कलकत्तां-७